
 Estado de México                                         julio,  2025                                               Año 0                                                    Núm. 0







2

Directorio

Dip. Martha Azucena Camacho Reynoso
Presidenta

Dip. Sara Alicia Ramírez de la O
Vicepresidenta

Dip. Leticia Mejía García
Vicepresidenta

Dip. Brenda Colette Miranda Vargas
Secretaria

Dip. Emma Laura Álvarez Villavicencio
Secretaria

Dip. Maricela Beltrán Sánchez
Secretaria

JUNTA DE COORDINACIÓN POLÍTICA 

Dip. José Francisco Vázquez Rodríguez
Presidente

Dip. José Alberto Couttolenc Buentello
Vicepresidente

Dip. Elías Rescala Jiménez
Vicepresidente

Dip. Óscar González Yáñez
Secretario

Dip. Pablo Fernández de Cevallos González
Vocal

Dip. Juan Manuel Zepeda Hernández
Vocal

Dip. Omar Ortega Álvarez
Vocal

COMITÉ PERMANENTE DE ESTUDIOS 
LEGISLATIVOS

Dip. Itzel Guadalupe Pérez Correa
Presidenta

Dip. Graciela Argueta Bello
Secretaria

Dip. Sofía Martínez Molina
Prosecretaria

Dip. Edgar Samuel Ríos Moreno
Dip. Edmundo Luis Valdeña Bastida

Dip. Selina Trujillo Arizmendi
Dip. Osvaldo Cortés Contreras

Dip. Rocío Alexia Dávila Sánchez
Dip. Omar Ortega Álvarez

Miembros

INSTITUTO DE ESTUDIOS LEGISLATIVOS 
DEL CONGRESO DEL ESTADO DE MÉXICO 

Juan Carlos Villarreal Martínez
Director General

Diana Angélica Villa Popoca
Secretaria Técnica

Miriam Abril Pérez López
Coordinadora de Análisis y Finanzas 

Públicas
Sixto Armando Moya Herrera

Coordinador de Docencia y Vinculación
Sheila Godínez Larios 

Coordinadora Editorial y de Servicios 
Bibliográficos

Nora Verónica Herrera López
Coordinadora de Servicios Administrativos

EQUIPO EDITORIAL

Sheila Godínez Larios
Coordinación

Ana María López Sandoval
Edición

Mario Alberto Romero Martínez
Diseño editorial

Departamento de Desarrollo y Actualización 
Tecnológica de la Dirección de Informática

Diseño web

MESA DIRECTIVA DEL PRIMER PERIODO 
ORDINARIO DE SESIONES DEL SEGUNDO AÑO DE 

EJERCICIO CONSTITUCIONAL

Transformación Legislativa se encuentra 
bajo una licencia Creative Commons 
Atribución/Reconocimiento-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 Internacional

Transformación Legislativa es una publicación 
del Instituto de Estudios Legislativos del 
Congreso del Estado de México.
Av. Hidalgo No. 405 Col. Merced-Alameda, 
Toluca, Estado de México. C.P. 50080
722 2 79 64 00 Ext. 3003
Reserva de derechos al uso exclusivo:
04-2025-070910520500-102
ISSN en trámite.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es


3



4



5



6

Centro Cultural Mexiquense Bicentenario, Texcoco, Estado de México



7

Índice

Acerca del Primer Congreso Estatal de Humanismo Mexicano

Prefacio. Mensaje de bienvenida
Juan Carlos Villarreal Martínez

Declaratoria de inauguración: El Humanismo Mexicano como pilar del 
trabajo legislativo mexiquense
Dip. Martha Azucena Camacho Reynoso

Conferencias

Raíces y pensamiento: el Humanismo Mexicano como fundamento 
teórico para el futuro de México
Felipe Arturo Ávila Espinosa

De la narrativa nacional al pensamiento colectivo: repensando el 
México del futuro
Mauricio Valdés Rodríguez

El Humanismo Mexicano: entre dos mitos 
 David Bak Geler

Mesa de trabajo 1: El pensamiento latinoamericano y hegemonía 
cultural	

Introducción a la Mesa 1:
Rutas críticas para un Humanismo Mexicano contemporáneo
Raymundo César Martínez García

La Revolución Mexicana y sus derroteros como brújula para 
demarcar al Humanismo Mexicano
Diego Bautista Páez

Entre espejos y abismos: diálogos y tensiones del pensamiento 
latinoamericano y los intelectuales mexicanos
Eduardo Antonio Godínez Llampallas

Principios humanistas desde el pensamiento latinoamericano: 
Heredia, Ocampo, Paz y Platón en diálogo con el México actual
Fabiola Ortega Trujillo

Humanismo y justicia social desde la óptica latinoamericana. 
El caso chileno
Fátima Esther Martínez Mejía

El liberalismo social en el pensamiento de Ignacio Ramírez 
Fernando Díaz Ortega

Juventudes y movilidad cultural: disputas hegemónicas en el acceso 
de los espacios culturales en el Estado de México 
Pedro Matías Cruz

9

11

15

29

21

18

35

44

49

47

53

57

59

63

67



8

Mesa de trabajo 2: Economía moral para un nuevo pacto social

Introducción a la Mesa 2:
 No solo crecer, sino sostener la vida y garantizar bienestar
Roberto Arturo Rodríguez Reyes

Alfabetización para un México justo. Las campañas alfabetizadoras 
(1921-1946)
Carlos Escalante Fernández

Nuevos sujetos históricos: del hartazgo y la crisis de representación a la 
acción colectiva y la reconfiguración de lo político en México 
Diego Jesús Mondragón de la Vega

La disputa hegemónica en América Latina: entre el saqueo y la 
soberanía
Margarita Esmeralda Serapio Cerqueda

La necesidad de la autocrítica en el Humanismo Mexicano para 
gobernar con reflexión 
Pedro Estefano Garcés Vega

Sin feminismo no hay Humanismo. Las apuestas intelectuales de las 
mujeres para la justicia y la equidad
Rosario Margarita Vásquez Montaño

Repensando los pilares de la economía moral en un contexto de 
crisis global y desigualdad sistémica
Itzel Cruz Pérez

Mesa de trabajo 3: El nuevo sujeto histórico

Introducción a la Mesa 3: 
La inevitable presencia y trascendencia del nuevo sujeto histórico y su 
rol en la transformación de la realidad
Sixto Armando Moya Herrera

Lorenzo de Zavala y su propuesta educativa en la primera república 
federal
Diana Fiorella Jaramillo Álvarez

El eco de la multitud: el nuevo sujeto histórico en los movimientos 
sociales de México
Lidia Noemí Castillo García

El Humanismo Mexicano como eje de la administración pública en 
el Estado de México
Marcos Eduardo Ramírez Ávila

La enseñanza de la historia en la obra de José María Heredia y 
Heredia, un caudal de humanismo y política para los desafíos de hoy
Onoria Céspedes Argote

De Obrador a Sheinbaum: la construcción del nuevo sistema 
político mexicano del siglo XXI
Rafael Chacón Villagrán				  

70

73

75

77

79

83

87

91

96

99

101

103

107

109

113



9

Acerca del Primer Congreso 
Estatal de Humanismo Mexicano
La realización del Primer Congreso Estatal de Humanismo Mexicano respondió a la necesidad de 
profundizar en la comprensión de esta corriente de pensamiento desde su origen y evolución, vin-
culando sus principios con los desafíos y demandas actuales de la sociedad mexicana.

El encuentro fue concebido como un espacio de reflexión entre la academia, la sociedad y el Estado 
para promover una política más humana y al servicio del pueblo que permita recuperar el sentido 
ético del quehacer público y posicione al Humanismo Mexicano como un eje rector del trabajo 
legislativo y del ámbito público en general. Y fue, sobre todo, producto de la colaboración entre ins-
tituciones: el Congreso del Estado de México mediante el Instituto de Estudios Legislativos (INES-
LE), El Colegio Mexiquense, A. C. y el Instituto de Políticas Públicas del Estado de México y sus 
Municipios (IAPEM) de la Secretaría de Finanzas del Gobierno del Estado de México.

El evento se celebró el 13 y 14 de noviembre de 2025, en el Centro Cultural Mexiquense Bicentenario, 
en Texcoco, Estado de México, y contó con más de 600 asistentes, 20 ponentes y tres conferencistas. 

Con este trabajo conjunto se buscó indagar y promover puntualmente la discusión en torno a tres 
líneas: 

1.	 El pensamiento latinoamericano y hegemonía cultural.
2.	 Economía moral para un nuevo pacto social.
3.	 El nuevo sujeto histórico. 

Sobre tales líneas se estructuraron tres mesas de trabajo con distintas y distintos ponentes, las cua-
les son, a su vez, los apartados a los que responde el presente número de Transformación Legislativa, 
antecedidos por los textos de las conferencias impartidas por el doctor Felipe Arturo Ávila Espino-
sa (Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México), el maestro Mauricio 
Valdés Rodríguez y el doctor David Bak Geler (Universidad de Guadalajara), respectivamente, así 
como por dos escritos de la diputada Martha Azucena Camacho Reynoso (presidenta de la Mesa 
Directiva del Primer Periodo Ordinario de Sesiones del Segundo Año de Ejercicio Constitucional 
de la LXII Legislatura del Estado de México) y el maestro Juan Carlos Villarreal Martínez (director 
general del INESLE), derivados de sus intervenciones en el acto inaugural del congreso.

El Primer Congreso Estatal de Humanismo Mexicano —que representa el momento cumbre de 
una construcción colectiva que en realidad comenzó meses atrás y, de igual forma, contó con el 
acompañamiento de las instituciones mencionadas— fue precedido por tres cátedras magistrales 
que convocaron a distintos sectores estudiantiles, académicos y de la sociedad mexiquense para 
debatir y dialogar, desde diferentes temas, ópticas y abordajes, sobre el pensamiento humanista, 
perfilando al Humanismo Mexicano como horizonte. 



10

La primera cátedra magistral estuvo a cargo del maestro Rodrigo Sánchez Arce (Secretaría de 
Cultura y Turismo del Gobierno del Estado de México), quien abordó la historia del Humanismo 
Mexiquense1, y se llevó a cabo en la Casa del Constituyente, en Texcoco, el 18 de agosto de 2025. 
La segunda cátedra fue impartida por el doctor Felipe Arturo Ávila Espinosa, en la cual expuso el 
pensamiento humanista de Sor Juana Inés de la Cruz y tuvo lugar el 8 de septiembre en el INESLE.
Finalmente, la tercera cátedra la impartió la doctora Onoria Céspedes Argote (Universidad Autó-
noma del Estado de México), quien profundizó en los proyectos humanistas de José María Heredia 
y Heredia en el Estado de México, y se llevó a cabo el 17 de octubre, también en el INESLE.
 
Otro esfuerzo para incentivar esta construcción colectiva, ahora entre las juventudes, fue el Primer 
Concurso Universitario de Ensayo "El Humanismo Mexicano", que mantuvo su convocatoria abierta 
entre el 5 de agosto y el 10 de octubre de 2025 y estuvo dirigida a estudiantes de educación superior 
que radican o que estudian en el Estado de México. Participaron estudiantes de Almoloya de Juárez, 
Chalco, Cuautitlán Izcalli, Ecatepec, Ixtapaluca, Naucalpan, Ocoyoacac, Tecámac, Texcoco, Toluca, 
Tultitlán y Valle de Chalco Solidaridad. La evaluación de los trabajos estuvo a cargo de un comité 
conformado por el INESLE, El Colegio Mexiquense, A. C. y el IAPEM. Las tres personas ganadoras 
fueron invitadas como ponentes al evento brújula de estos esfuerzos: el Primer Congreso Estatal de 
Humanismo Mexicano.

El concurso buscó, además de motivar el diálogo entre el ámbito público y las comunidades académi-
cas, incorporar a jóvenes en proceso de formación para que dieran su perspectiva sobre la relevancia 
del pensamiento humanista en la vida pública y con ello dar cuenta de un esfuerzo colectivo que no 
deje a nadie atrás.

Durante 2025 recorrimos un camino desde la colaboración y la horizontalidad con la meta de in-
cluir a todos los sectores del Estado de México y conocer sus perspectivas en torno al pensamiento 
humanista en el país y con ello aportar elementos conceptuales que incidan en la vida y las deci-
siones públicas de la entidad.

Los resultados e información general del trayecto que caminamos, o más bien, construimos, están 
disponibles en https://inesle.gob.mx/congresohumanismomexicano como un registro del espíritu 
colaborativo y de justicia social que caracteriza hoy al Estado de México.

1De esta cátedra magistral resultó un escrito que fue publicado en la revista Transformación Legislativa, el cual se encuentra 
disponible en https://inesle.gob.mx/revistaview/25/historia-humanismo-mexiquense

https://inesle.gob.mx/congresohumanismomexicano


11

PREFACIO

Muy buenos días.

Para quienes estamos detrás de esta organización es motivo de orgullo y satisfacción recibirlos en esta 
sede que tiene muchos simbolismos para el inicio de este congreso.

Agradezco profundamente al diputado Francisco Vázquez Rodríguez, presidente de la Jucopo, por 
el respaldo que ha hecho posible este espacio de reflexión sobre el Humanismo como horizonte re-
novado del quehacer público, y a la diputada Martha Azucena Camacho, presidenta de la Mesa Di-
rectiva, por acompañar con convicción este esfuerzo, así como al Congreso del Estado de México 
por su apoyo institucional. Asimismo, a Raymundo César Martínez García, presidente de El Colegio 
Mexiquense, A.C., y a Roberto Arturo Rodríguez Reyes, responsable de la Dirección del IAPEM, por 
sumarse desde el inicio a esta iniciativa. Extiendo también mi gratitud al personal docente presente, 
aliado fundamental para llevar este proyecto a todo el territorio estatal. Aspiramos a que este trabajo 
se desarrolle en las distintas unidades académicas y desemboque en un congreso nacional. Agradez-
co igualmente el acompañamiento de las autoridades del Poder Legislativo y de los municipios que 
se han sumado para enriquecer este congreso.

El Humanismo, como corriente de pensamiento, cimbra sus principales esfuerzos en el desarrollo de 
las personas, en el bienestar humano, en su dignidad y en todo aquello que permite mejorar sus con-
diciones y su vínculo con el entorno. Esta perspectiva —que profundiza sus raíces en la valoración 
ética, la responsabilidad con la comunidad y la convivencia social— es el punto de partida que nos 
convoca hoy.

Comenzamos este proyecto hace unos meses, partiendo de una idea que nos permitiera, primero, 
darle una coherencia y consistencia teórica a todos los cambios que están sucediendo en el país, 
a partir de una mirada local que buscara entre nuestras raíces un sentido de pertenencia común y 
replicada.

Decidimos abordar el concepto de Humanismo Mexicano a partir de tres bases y fundamentos que 
pensamos serían lo que darían cuerpo a este proyecto, y hemos ido logrando consensos.

1Candidato a doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de la Habana, Cuba; maestro en 
Derecho Electoral por la Universidad de Xalapa, México; licenciado en Derecho por la Universi-
dad Autónoma del Estado de México. Director general del Instituto de Estudios Legislativos del 
Congreso del Estado de México. 
Correo electrónico: carlos.villarreal@congresoedomex.gob.mx

Prefacio
Mensaje de bienvenida

Juan Carlos Villarreal Martínez1

Instituto de Estudios Legislativos del Congreso del Estado de México

https://inesle.gob.mx/revistaview/27/prefacio-humanismo-mexicano

https://inesle.gob.mx/revistaview/27/prefacio-humanismo-mexicano


12

En primer lugar, se extendió una invitación a académicos especializados para enriquecer el diálogo 
desde sus perspectivas. En segundo lugar, se realizaron tres cátedras dedicadas al diálogo y discu-
sión del Humanismo Mexicano, en colaboración con la Facultad de Humanidades de la Universidad 
Autónoma del Estado de México; agradecemos profundamente su valiosa participación y alianza. 
Y en tercer lugar, se organizó un concurso de investigación dirigido a jóvenes universitarios; los tres 
ensayos ganadores serán presentados y discutidos en las mesas de trabajo y estamos muy contentos 
de contar con la presencia de sus autores.

Hoy tenemos para la inauguración una conferencia de talla nacional en voz del doctor Felipe Arturo 
Ávila Espinosa, director general del INEHRM, a quien agradecemos profundamente su participa-
ción; se suman también como conferencistas magistrales el académico y especialista en filosofía Da-
vid Bak Geler, maestro por la UNAM y doctor por la New School for Social Research de Nueva York, 
así como el maestro Mauricio Valdés Rodríguez, político texcocano de amplia trayectoria en los tres 
ámbitos de gobierno, cuya presencia fortalece este espacio. 

El Humanismo tiene antecedentes remotos en el pensamiento europeo —desde Santo Tomás de 
Aquino y la recuperación de la dignidad racional del ser humano, pasando por Erasmo de Rotterdam 
con su crítica moral a las estructuras que desvirtúan la condición humana, hasta los utópicos como 
Moro, Campanella y Bacon, que imaginaron comunidades fundadas en la razón, la justicia y el orden 
ético—; sin embargo, sería insuficiente comprender el Humanismo únicamente como un producto 
del Renacimiento o del tránsito entre la escolástica y la modernidad. Como bien lo argumenta Enri-
que Dussel2, es indispensable superar el marco interpretativo eurocéntrico y reconocer que la historia 
intelectual latinoamericana posee una genealogía propia, anclada en nuestras raíces prehispánicas, 
en la noción comunitaria del territorio, en la sacralidad del vínculo con la tierra y en la solidaridad 
entre pueblos como forma originaria de organización social.

En este sentido, el Humanismo deja de ser únicamente un proyecto cultural europeo para convertirse 
en una experiencia histórica situada donde convergen la cosmovisión indígena, la memoria colonial, 
el mestizaje y las luchas políticas que han definido el rumbo de nuestras repúblicas.

Así, el Humanismo no solo se explica por los studia humanitatis ni por la revolución cultural señalada 
por Burckhardt, Kristeller o Garin, sino también por una tradición propia que se expresa en las comu-
nidades originarias, en la teología de la liberación, en el pensamiento crítico latinoamericano y en las 
narrativas políticas contemporáneas que han buscado devolver centralidad ética al ser humano en la 
vida pública. Hablar de Humanismo en México implica reconocer este doble linaje —el europeo y el 
americano— y comprender que su reinterpretación actual no surge por imitación, sino por la nece-
sidad de dotar de sentido histórico, identidad política y horizonte moral a los desafíos del presente.

En este mismo municipio, Texcoco, José María Luis Mora pronunció, en su discurso ante el Congreso 
del Estado de México, el 2 de junio de 1825: "La Constitución que hemos jurado, Señor, no reconoce 
otras distinciones que las que marcan el mérito y la virtud: ¿cómo pues se quieren establecer otras 
distinciones, otros privilegios que repugnan nuestro sistema representativo, y que son un resto de la 
antigua legislación?"

2El texto al que se hace referencia es al capítulo “Europa, modernidad y eurocentrismo” de autoría 
de Enrique Dussel y que forma parte del libro La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 
sociales, compilado por Edgardo Lander. La obra se encuentra disponible en: 
https://libreria.clacso.org/publicacion.php?p=247&c=8



13

PREFACIO

José María Luis Mora es uno de los personajes que queremos rescatar en este proyecto. Es un ideólo-
go importante y tiene mucho que dar a las nuevas generaciones. Justo por su nombre, siendo un cons-
tituyente aquí, en Texcoco, hace 200 años. Mora, como otros pensadores humanistas, reivindica la 
dignidad del ser humano, la libertad, la virtud cívica y la organización social fundada en la igualdad. 
El Humanismo es una revolución cultural que coloca al ser humano en el centro. Hoy lo retomamos 
para darle sentido a nuestro tiempo, a nuestra historia y a nuestro deber público. De ese cruce histó-
rico deriva una visión que hoy tiene implicaciones políticas, ideológicas y sociales, más visible con el 
surgimiento de nuevas expresiones políticas caracterizadas por la llamada Cuarta Transformación, 
que intenta redefinir el sentido ético de la acción pública.

Lo que buscamos es justamente ofrecer todos los medios que están al alcance de la academia, de los 
especialistas, para acercar una forma de pensamiento que rescate tres puntos centrales: primero, la 
forma en que convivimos los mexicanos con nuestros antepasados, que es el origen del Humanismo 
Mexicano a partir de la dignidad del ser humano; segundo, reconocer el entorno con el cual convivi-
mos, generando no solamente resiliencia, respeto y solidaridad, sino una comprensión profunda del 
otro como complemento indispensable de la vida en sociedad.

Como tercer y fundamental elemento, buscamos aportar un marco conceptual que, reconociendo la 
evolución de estas transformaciones previas, construya una visión unificada. Se trata de superar las 
narrativas individualistas para dar un vuelco hacia lo común, recuperando las ideas de fondo que 
siempre han estado ahí. El objetivo es lanzar una visión de futuro donde la riqueza nacional sea redis-
tributiva y hagamos realidad el leitmotiv de la Cuarta Transformación: por el bien de todos, primero 
los pobres.

En un mundo donde se viven crisis de representación, desafección política, ascenso de populismos, 
desigualdad creciente y polarización cultural —así lo advierten autores como Reybrouck3, Mouffe4, 
Mounk5 y Müller6—, el Humanismo ofrece una vía distinta: una apuesta ética, democrática y comu-
nitaria que coloca al ser humano como fin de la vida pública. Comprender estas condiciones es el 
primer paso para ser más respetuosos con el medio ambiente y con nuestros semejantes.

Este año, nuestro objetivo es llevar este pensamiento a la práctica. Buscamos que sirva como guía 
para una acción pública basada en tres pilares: la dignidad humana, una relación respetuosa con el 
entorno y la capacidad colectiva de autoorganización y ayuda mutua.

Muchas gracias por participar y asistir.
 

3Reybrouck, D.V. (2017) Contra las elecciones: Cómo salvar la democracia. TAURUS.
4Mouffe, C. (2018) Por un populismo de izquierdas. Siglo XXI Editores. Buenos Aires: Siglo XXI 
Editores.
5Mounk, Y. (2018) El pueblo contra la democracia. Por qué nuestra libertad está en peligro. Barcelona: 
Paidós (Estado y Sociedad). Disponible en: https://proassetspdlcom.cdnstatics2.com/usuaris/
libros_contenido/arxius/39/38369_El_pueblo_contra_la_democracia.pdf.
6Müller, J.-W. (2016) What Is Populism? University of Pennsylvania Press.



14



15

DECLARATORIA DE INAUGURACIÓN

Muy buenas tardes a todas, todos y todes.

Saludo con respeto y aprecio a quienes integran este presidium: le diputade Luisa Esmeralda Navarro 
Hernández, integrante de la LXII Legislatura del Estado de México; el maestro Juan Carlos Villarreal 
Martínez, director general del Instituto de Estudios Legislativos del Congreso del Estado de México 
(INESLE); el maestro Roberto Arturo Rodríguez Reyes, responsable de la Dirección del IAPEM; el 
doctor Raymundo César Martínez García, presidente de El Colegio Mexiquense, A.C., y el doctor 
Felipe Arturo Ávila Espinosa, conferencista magistral y director general del INEHRM. Su presencia 
honra este espacio de pensamiento y compromiso. 

Gracias a las instituciones organizadoras por la oportunidad que nos dan al convocarnos, la cual, más 
que una oportunidad, es una obligación que tenemos como servidoras y servidores públicos.

Es un honor dirigirme a ustedes aquí, en Texcoco —tierra de historia, de pensamiento y de transfor-
mación—, un espacio donde las ideas se convierten en acción y donde el Humanismo se reafirma 
como la fuerza moral que guía la vida pública de nuestro país. Hoy Texcoco vuelve a ser referente del 
pensamiento mexicano: así como en el pasado fue cuna del saber y de la palabra, hoy se convierte en 
símbolo de un México que coloca al ser humano en el centro de toda decisión pública.

Hoy, en este emblemático recinto de la cultura mexiquense, nos convoca no solo el Primer Congreso 
Estatal de Humanismo Mexicano, sino la reflexión viva sobre el sentido humanista que da sustento a 
la transformación de nuestro tiempo. El Primer Congreso Estatal de Humanismo Mexicano se conso-
lida hoy como un punto de encuentro entre la academia, las instituciones y la vida pública. 

1Presidenta de la Mesa Directiva del Primer Periodo Ordinario de Sesiones del Segundo Año de 
Ejercicio Constitucional de la LXII Legislatura del Estado de México. 
Correo electrónico: martha.camacho@congresoedomex.gob.mx

Declaratoria de inauguración 
El Humanismo Mexicano 
como pilar del trabajo 
legislativo mexiquense

Dip. Martha Azucena Camacho Reynoso1

LXII Legislatura del Estado de México

https://inesle.gob.mx/revistaview/28/humanismo-pilar-trabajo-legislativo

https://inesle.gob.mx/revistaview/28/humanismo-pilar-trabajo-legislativo


16

Se trata de un encuentro que confirma que el Humanismo no es una idea del pasado, sino una prácti-
ca del presente; una forma de pensar, de decidir y de gobernar con ética, sensibilidad y justicia social.              
El Humanismo Mexicano es una doctrina viva, una forma de gobierno y una ética de Estado. Signifi-
ca entender que la política no puede reducirse a la administración del poder, sino que debe ser, ante 
todo, el ejercicio de la dignidad humana.

En este sentido, es importante recordar las palabras del expresidente Andrés Manuel López Obra-
dor: "Por el bien de todos, primero los pobres", ya que esa frase encierra la esencia del Humanismo 
Mexicano, que es poner la justicia social por encima del privilegio, la conciencia por encima de la 
indiferencia y el amor al pueblo por encima de cualquier ambición personal.

Desde la LXII Legislatura del Estado de México asumimos este pensamiento con convicción. Legislar 
desde el Humanismo significa hacer de cada ley un acto de justicia y que detrás de cada reforma haya 
una vida que mejore, una familia que avance y una comunidad que prospere.

Ya lo ha señalado la presidenta de la República, la doctora Claudia Sheinbaum Pardo, continuadora 
del proyecto humanista nacional y del segundo piso de la Cuarta Transformación: "Gobernar es pen-
sar en los demás". Y este primer congreso sobre el Humanismo Mexicano es muestra de ello: pensar, 
deliberar y decidir por el bien de las y los mexiquenses, con ética, con sensibilidad y con profunda 
responsabilidad social.

Hoy, más que nunca, el Humanismo Mexicano se consolida como nuestra brújula moral. Nos recuer-
da que el poder tiene sentido únicamente si se usa para servir. Nos enseña que el progreso no puede 
medirse solo en cifras, sino en cuánta dignidad recuperamos, cuánta esperanza sembramos y cuánta 
justicia conquistamos.

En esta nueva etapa política y social para el Estado de México reconocemos a nuestra querida gober-
nadora, la maestra Delfina Gómez Álvarez, mujer humanista, sensible y profundamente comprome-
tida con el pueblo mexiquense. Su liderazgo es ejemplo de que la transformación se construye todos 
los días, con ética y con amor por la gente.

En este sentido, este Primer Congreso Estatal de Humanismo Mexicano, que reúne a pensadoras, 
académicos, legisladores y servidores públicos, es una oportunidad histórica para construir, desde el 
Estado de México, una visión de país más humana, más justa y más solidaria.

Por ello estoy convencida de que el Humanismo Mexicano llegará a las entrañas de lo que necesi-
tamos: servir, apoyar y ver crecer el bien común de este gran estado, nuestro estado mexiquense. 
Nuestro país es enorme, vasto, próspero y único, pero nuestro Estado de México es el más grande de 
nuestro país. Tenemos que cuidarlo y apoyarlo, pero, más que eso, tenemos que rescatar la dignidad 
humana. Esa es la intención de las reflexiones y debates que tendrán lugar estos días, y tocaremos 
las puertas y solicitaremos la ayuda que sea necesaria para que este mensaje llegue hasta el último 
rincón del Estado de México. 

Porque aquí, en Texcoco, convergemos quienes creemos que el Humanismo no es una idea del pasa-
do, sino la esperanza del presente. Es la base de una nueva cultura política, donde la verdad sustituye 
a la simulación, donde la empatía reemplaza al egoísmo y donde el poder vuelve a tener sentido, 
porque se pone al servicio del pueblo. Desde Texcoco enviamos un mensaje claro al país: el Estado de 
México se compromete a pensar, legislar y actuar desde el Humanismo Mexicano.

Hoy, en el Congreso del Estado de México ratificamos nuestra convicción de seguir construyendo 
un Estado de México más justo, más igualitario y más humano, porque el Humanismo no solo se 



17

DECLARATORIA DE INAUGURACIÓN

estudia, se ejerce; no solo se piensa, se vive, y no solo se defiende, sino que se encarna en cada acto de 
justicia, en cada decisión pública y en cada ley que pone al pueblo primero.

Al respecto, les comparto que ayer, 12 de noviembre, presentamos a la LXII Legislatura del Estado de 
México la iniciativa para incorporar al Humanismo Mexicano como principio rector de las políticas 
públicas desde la Constitución mexiquense. Tenemos que dejar plasmado que el bien común es una 
obligación para nosotras y nosotros como servidores públicos y es un derecho para este gran pueblo, 
y que la dignidad humana es el centro de este nuevo gobierno.

El Humanismo Mexicano es nuestra guía; la Cuarta Transformación, nuestro camino, y el pueblo, 
nuestra razón de ser.

Sigamos haciendo del Humanismo un principio que transforme vidas, comunidades y destinos.

Maestro Juan Carlos Villarreal Martínez, gracias porque su liderazgo hace posible la realización de 
este congreso.

Maestro Roberto Arturo Rodríguez Reyes, gracias por su incansable labor en favor de la profesiona-
lización y del servicio público.

Doctor Raymundo César Martínez García, gracias por su valiosa contribución académica, su pensa-
miento libre y su convicción de apoyar estos foros.

Doctor Felipe Arturo Ávila Espinosa, distinguido investigador y conferencista magistral, cuya trayec-
toria intelectual honra esta jornada de reflexión colectiva, gracias.

Muchas gracias a todas y todos ustedes, mis compañeros diputados, mi compañere diputade Luisa 
Esmeralda Navarro Hernández. Mi reconocimiento, Meme, por tu lucha incansable, por tu forma de 
visibilizar a la comunidad LGBTIQ+, pero, sobre todo, por compartir, de una y otra forma, lo que nos 
falta hacer por todos y cada uno de los grupos de la sociedad mexiquense, porque hoy se tiene que 
gobernar y legislar para todas, para todos y para todes. 



18



19



20



21

CONFERENCIA MAGISTRAL

Es para mí un honor y un gran orgullo que me hayan invitado a impartir la conferencia inaugural 
en este gran esfuerzo colectivo interinstitucional entre el Gobierno del Estado de México, el Con-
greso mexiquense, instituciones académicas como el Colegio Mexiquense, A. C. y, sobre todo, por-
que cuenta con la participación de todas, todos y todes ustedes. Me parece que es un primer paso 
necesario, fundamental, porque estamos en el curso de una gran transformación.
 
A veces no nos damos cuenta de lo que está cambiando en nuestro entorno. Frecuentemente pen-
samos que lo que vivimos, hacemos y soñamos es algo que existía desde hace mucho tiempo, casi 
de manera natural. Sin embargo, el mundo que hoy tenemos, este México de libertades, derechos, 
democracia y conquistas sociales, es un México producto de la lucha de los movimientos sociales, 
de la lucha de las mujeres, de los pueblos originarios, de las comunidades afrodescendientes, de 
los movimientos feministas, de las luchas campesinas, de las huelgas obreras, del movimiento ma-
gisterial, del movimiento estudiantil y de las luchas de la comunidad LGBTIQ+. Gracias a ello hoy 
podemos estar en un foro como este.

El México que hoy tenemos es muy distinto al México que había hace 50, 70, 100, 200, 500 o 700 
años. Simplemente, las mujeres hace poco más de 70 años no podían votar y no podían ser votadas. 
A nuestras abuelas, si tenemos la fortuna de que todavía vivan, les podemos preguntar si cuando 
eran niñas las mujeres tenían el derecho al voto. Van a decirnos que no, porque el derecho al voto 
fue una conquista de la lucha de las mujeres alcanzada en 1953, después de décadas de esfuerzos 
y movilizaciones para que finalmente la sociedad mexicana tuviera que reconocerles el derecho a 
votar y ser votadas.

Desde entonces la lucha de las mujeres no se ha detenido. Han logrado tener acceso a la educación, 
al trabajo, al servicio público, a la docencia y al reconocimiento social y político. Han logrado ser 
cada vez más quienes toman las decisiones. Hoy, por ejemplo, tenemos paridad en los cargos de 

1Doctor en Historia por el Colegio de México y licenciado en Sociología por la Universidad Na-
cional Autónoma de México; miembro del Sistema Nacional de Investigadoras e Investigadores 
Nivel I de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación; director general del 
Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México. 
Correo electrónico: felipe.avila@cultura.gob.mx

Raíces y pensamiento: 
el Humanismo Mexicano como 
fundamento teórico para el 
futuro de México

Felipe Arturo Ávila Espinosa1

Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México

https://inesle.gob.mx/revistaview/29/humanismomexicano-fundamento-teorico

https://inesle.gob.mx/revistaview/29/humanismomexicano-fundamento-teorico


22

representación popular: las mujeres tienen el derecho a representar al menos la mitad. Han llega-
do a ser presidentas municipales, diputadas locales, diputadas federales, senadoras, gobernadoras, 
miembros de los distintos gabinetes o secretarias y jefas de Estado.
 
Hoy por primera vez tenemos a una mujer en la Presidencia de la República; esto es un cambio 
impensable para nuestras abuelas, nuestras bisabuelas y nuestras tatarabuelas. Para una niña que 
nazca en dos o tres años y sepa que su presidenta es una mujer, quizá pueda llegar a imaginarse 
que es algo natural; sin embargo, si vemos la historia de nuestro país, no es algo natural, sino el pro-
ducto de una lucha milenaria, centenaria, de generaciones de mujeres que, gracias a su esfuerzo, 
compromiso y organización han logrado esta conquista irrenunciable.

Por esta razón, me parece que la revolución de las mujeres es una de las mayores transformaciones 
no solamente de nuestra historia, sino de la historia de la humanidad. Y es algo de lo que tenemos 
que ser muy conscientes, ya que esto es un proceso, es decir, lo tenemos que consolidar y lo tene-
mos que profundizar. Me parece que es indispensable, necesario y urgente repasar nuestra his-
toria, porque estamos haciendo historia. Este mundo que hoy tenemos lo estamos construyendo 
todos los días. Tenemos que ser conscientes de ello y fortalecerlo.
 
Si bajamos los brazos, pensamos que ya todo está bien y no seguimos organizados luchando y mo-
vilizándonos, muchas de estas conquistas se pueden echar para atrás. Esto es lo que está pasando 
en muchos lugares del mundo, por ejemplo, Estados Unidos, Europa, Sudamérica y otras regiones. 
Distintas conquistas que se habían logrado con la lucha de la sociedad, de los grupos organizados 
y de las minorías se están revirtiendo. Donald Trump, el representante de un movimiento racista, 
supremacista, misógino y en contra de los derechos sexuales de las minorías, está regresando a 
Estados Unidos 100 años atrás. Asimismo, los movimientos supremacistas de extrema derecha que 
están avanzando en Europa y en América Latina, y que quieren también seguir avanzando aquí 
en México, quieren acabar con esas conquistas. Si nos descuidamos, como ha sucedido en países 
como Argentina, esos derechos y esas conquistas se pueden echar para atrás. 

Tenemos que ser conscientes de que nos encontramos en un proceso que estamos construyendo 
entre todas, todos y todes. No podemos bajar la guardia, no podemos cruzarnos de brazos, no pode-
mos esperar que nuestras y nuestros gobernantes nos resuelvan nuestros problemas. Tenemos que 
acompañarlos. Es un esfuerzo colectivo. Por ello me parece que es tan importante que discutamos 
cuáles son las raíces históricas de esto que llamamos Humanismo Mexicano, porque creo que es 
precisamente lo que nos identifica, une y fortalece. 

Cuando el expresidente Andrés Manuel López Obrador lanzó la propuesta de que las raíces his-
tóricas de la Cuarta Transformación estaban en el Humanismo Mexicano, mucha gente lo criticó; 
decía: "Es un contrasentido. El Humanismo es universal, el Humanismo no tiene fronteras nacio-
nales. El Humanismo es una doctrina filosófica, teórica, ética, política, que no tiene distinción de 
nacionalidades". Sin embargo, la insistencia, la argumentación y la fundamentación con la que el 
expresidente López Obrador comenzó a darle contenido al Humanismo Mexicano nos fue dejando 
muy claro a lo que se refería, y creo que ahora sí tenemos que decir que tenía razón, porque sí hay 
un Humanismo Mexicano, sí hay algo que nos distingue de los otros pueblos. 

Sí hay algo que nos hace diferentes, y es nuestra historia, una historia riquísima, milenaria, cons-
truida por generaciones y generaciones, que viene desde los pueblos originarios de estos territo-
rios, enriquecida por la aportación de las comunidades afrodescendientes y que ha sido continua-
da con esta nación pluriétnica, pluricultural y plurirreligiosa que es la nación mexicana y que tiene 
una de las historias más extraordinarias en el mundo, porque pocos pueblos, pocas naciones, pocas 
sociedades en el mundo tienen tres grandes revoluciones como las que han forjado a nuestra pa-



23

tria: la Independencia, la Reforma y la Revolución son ejemplos casi únicos en el mundo. Muy po-
cos pueblos pueden decir que tienen una historia en donde la nación se ha ido forjando a través de 
luchas heróicas, de gestas grandiosas que nos han dado libertad, justicia, igualdad y democracia.

Y creo que, como lo sostenía el expresidente López Obrador y como lo sostiene ahora nuestra pre-
sidenta Claudia Sheinbaum Pardo, el Humanismo Mexicano tiene dos grandes raíces. La primera 
de ellas es la historia de nuestros pueblos originarios. Las raíces más profundas, más antiguas, más 
sólidas de esto que llamamos Humanismo Mexicano vienen de las comunidades originarias asen-
tadas en estos territorios. ¿Y qué era lo que definía a estos pueblos originarios que lograron resistir, 
que lograron sobrevivir, que lograron mantener su identidad y que les sirve, 500 años después de 
la conquista y colonización española, para que sean comunidades fuertes, vigorosas, creativas, con 
una enorme riqueza cultural, con una enorme fortaleza comunitaria y que son hoy parte medular 
de esto que es la nación mexicana?

En primer lugar, lo que distinguía y sigue distinguiendo a nuestras comunidades originarias es el 
sentido colectivo y la identidad comunitaria. En los pueblos originarios no había este sentimiento 
egoísta de ver a las personas como individuos aislados, como individuos egoístas, como personas 
que solo tienen que ver por su interés personal y desligadas de la comunidad. En las sociedades 
antiguas, en las sociedades prehispánicas, no había propiedad privada, no había parcelas, no ha-
bía casas, no había bosques, no había recursos acuíferos que fueran títulos privados. Todos estos 
bienes naturales eran bienes colectivos, los trabajaban de manera colectiva y la propiedad era de 
todas y de todos. Nadie decía: "Este pedazo es mío, este bosque es mío, este ojo de agua es mío, esta 
cosecha es mía". Todo eso era colectivo, la propiedad era de todas y de todos y se organizaban de 
manera colectiva para trabajar la tierra, cosecharla y utilizarla. Lo que salía del campo, de la natu-
raleza, se repartía para satisfacer las necesidades de la colectividad. De ahí salía para sostener a su 
gobierno, para sostener sus ceremonias religiosas, para construir sus ciudades, para defenderse, 
para avanzar y para crecer.

Y con la llegada de los españoles, cuando derrotaron a los pueblos originarios, cuando los asesina-
ron, cuando casi los exterminaron, se impuso un sistema completamente distinto: con propiedad 
privada, leyes temerarias, persecución religiosa, proscripción de las creencias, esclavitud, vasallaje, 
despojo de sus tierras y de sus recursos naturales. Y se impuso una nueva religión, la católica, y una 
nueva lengua, el español. Se impuso que los "indios", hombres y mujeres, tenían que pertenecer a 
un encomendero y tenían que trabajar para él, y los que no estuvieron dispuestos a hacerlo fueron 
esclavizados.

La colonización española fue una de las mayores tragedias históricas de la humanidad. Se estima 
que cuando llegaron los españoles a estos territorios había alrededor de 25 millones de personas. 
Un siglo después, cuando se hizo el primer censo, de esos 25 millones solo quedaban vivas un mi-
llón; 24 millones habían muerto por la brutalidad de la conquista, por las enfermedades traídas 
por los europeos, cuyos virus y bacterias no eran conocidos por los organismos de los territorios 
americanos y tuvieron un efecto devastador. También porque la brutalidad de la conquista acabó 
con la moral, la ética y con los vínculos de solidaridad de muchos de los pueblos que veían que 
estaban muriendo, que creían que era una especie de castigo divino.

Incluso, muchos de los habitantes de los pueblos originarios, al ver en lo que se iban a convertir 
si aceptaban su derrota y aceptaban la dominación de los españoles (esclavitud y servidumbre), 
al ver que se les cerraran sus templos, al ver la violencia sobre su gente y en sus cuerpos, que se 
violara a las mujeres, que se destruyeran sus casas, sus ciudades, sus templos y que asesinaran a 
sus gobernantes y a sus sacerdotes, prefirieron suicidarse. Hubo muchos casos de suicidio colecti-

CONFERENCIA MAGISTRAL



24

vo. Sin embargo, ese millón de indígenas que sobrevivió a las enfermedades, a la brutalidad de la 
conquista, a la derrota y al yugo colonial tuvo la capacidad de mantener su identidad colectiva, sus 
costumbres y sus creencias.

Y tan fueron exitosos en esa resistencia que aquí los tenemos hoy, en el siglo XXI. En este Méxi-
co, las comunidades originarias a las que se les llamó erróneamente "indígenas" (porque cuando 
Colón llegó a América pensó que había llegado a la India y por eso se les denominó "indios" y por 
eso se les sigue llamando así), estas comunidades originarias, hoy son 12 millones de mexicanas 
y mexicanos con una riqueza cultural, con una fortaleza, con una identidad, porque ellos, en 
buena medida, siguen viviendo, creyendo y conviviendo como sus antepasados lo hacían hace 
más de 500 años.

Esto lo vemos en los pueblos de Oaxaca, Puebla, Chiapas y de todos los estados de la república en 
donde los pueblos originarios siguen siendo vigorosos y muy numerosos. Y esta es la primera raíz 
del Humanismo Mexicano: esos pueblos originarios que siguen hoy vivos y fuertes, que siguen 
creando, que siguen ofreciendo un ejemplo extraordinario, porque siguen siendo comunidades 
que se ven como entes colectivos, no como individuos aislados y enfrentados entre sí.

La segunda raíz del Humanismo Mexicano es la de las comunidades afrodescendientes. También 
llegaron decenas de miles de mujeres y de hombres arrancados por la fuerza del continente afri-
cano, quienes fueron traídos y obligados a trabajar para los nuevos amos españoles, portugueses 
o europeos, en fin, en el territorio americano. Ellos vinieron esclavizados y fueron sometidos a 
los trabajos más brutales, en donde los indígenas no podían resistir la fuerza de trabajo que eran 
obligados a entregar a los nuevos amos. Los africanos, las africanas, lo podían hacer, eran los que 
tenían mayor fortaleza física, los que podían aguantar las temperaturas extremas de las zonas tro-
picales, y eran a quienes se les obligaba a trabajar en las minas y en el servicio doméstico.

También ellos lograron mantener su identidad, no tanto como las comunidades indígenas. Por 
ejemplo, las comunidades afrodescendientes perdieron su lengua. Hoy en México, después de más 
de 500 años de que fueron conquistados estos pueblos y comunidades, siguen vivas 68 lenguas ori-
ginarias, pero no sobrevivió ninguna lengua africana, desaparecieron en el curso de estos más de 
500 años y desapareció también su religión. Se conservan algunas creencias, sobre todo porque las 
religiones de las comunidades originarias y de las comunidades afrodescendientes se fusionaron 
en un sincretismo religioso con el catolicismo, y el catolicismo popular que hoy tenemos es una 
mezcla abigarrada de lo que trajeron los europeos, pero que se fusionó con creencias antiguas que 
perduraron y que se amalgamaron con el ritual católico, incorporando nuevos símbolos y signifi-
cados a partir de las creencias de las comunidades originarias.

Esto lo vemos, por ejemplo, en el máximo símbolo religioso y de mayor identidad de la nación 
mexicana, que es el culto a la virgen de Guadalupe. La virgen de Guadalupe es una virgen morena, 
no es blanca, española ni criolla: es una virgen indígena. Y el templo del Tepeyac, en donde se asen-
tó la basílica de Guadalupe a la que cada 12 de diciembre llegan millones y millones, sobre todo de 
indígenas desde muchos lugares alejados, era un sitio en donde se adoraba a la diosa Tonantzin, a 
nuestra Madre Tierra. Así como el culto a la guadalupana es una simbiosis, un sincretismo entre la 
religión católica traída por los europeos con la permanencia de religiones originarias, así también 
en las comunidades afrodescendientes se ha dado este proceso de asimilación, fusión y sincretismo 
entre sus antiguas creencias traídas desde África con estos nuevos elementos incorporados por su 
convivencia con las poblaciones españolas y con las poblaciones indígenas.

Un tercer componente del Humanismo Mexicano está en la valiente y heroica defensa que hizo 
un puñado de frailes, de religiosos españoles que se identificaron con el sufrimiento de las pobla-



25

CONFERENCIA MAGISTRAL

ciones indígenas y africanas. Tenemos ejemplos extraordinarios de esta generación de frailes que 
hicieron todo lo que estuvo en sus manos para proteger a los indígenas que estaban muriendo. 
Resaltan casos como el de Motolinia, el de Sahagún y el de, quizá el más importante de todos, 
Bartolomé de las Casas, quien fue el que más denunció la brutalidad de la conquista española, se 
opuso a la encomienda, al servicio personal y a la esclavitud y trató de defender las costumbres de 
los pueblos originarios. Toda esta generación de frailes abogó por los indígenas ante el monarca 
español para que los españoles no siguieran exterminando a las poblaciones originarias y para que 
la corona española los protegiera.

Y, sobre todo, gracias al esfuerzo de Bartolomé de las Casas, en 1542 el monarca español estableció 
las Leyes Nuevas de Indias, que son leyes protectoras que impusieron que los españoles no con-
vivieran con los indígenas, sino que estuvieran separados y que hubiera una república de indios 
y gobernantes indios en donde se mantuvieran las costumbres, las tradiciones, la organización de 
la vida colectiva de los indígenas en repúblicas de indios y que hubiera, asimismo, repúblicas de 
españoles. Y esto ocurría en la Ciudad de México con los cuatro barrios indígenas que se crearon. 
Ocurrió también, por ejemplo, en Tlaxcala, que siguió siendo una república de indios. En cambio, 
en la vecina ciudad de Puebla se establecieron los españoles. Entonces, en muchas de las ciudades 
que todavía hoy tenemos en pie había una república de indios y una república de españoles. Y 
esto no hubiera sido posible sin este esfuerzo extraordinario por parte de los religiosos de distintas 
órdenes mendicantes que llegaron desde 1524 a estos territorios y que hicieron una gran labor para 
defender, entender y preservar la cultura de los pueblos originarios.

Luego hay otra raíz en la sociedad colonial que se creó y que perduró aquí durante 300 años, en 
donde hubo un grupo de humanistas (grandes personajes, la mayoría hombres) del cual destacó 
una mujer extraordinaria, mexiquense además, de quien todas y todos estamos orgullosos y que 
es nuestra máxima literata: Sor Juana Inés de la Cruz. Junto con Sor Juana hubo personajes como 
Francisco Javier Clavijero quien, como Carlos de Sigüenza y Góngora, además de hacer una gran 
obra humanista, literaria y científica, también hizo una labor para rescatar el pasado indígena que 
seguía vivo y ambos lo empezaron a integrar a la historia nacional, ya que durante los tres siglos 
de dominación los españoles consideraron que ellos habían traído la civilización ya que, argu-
mentaron, en América había pueblos salvajes y bárbaros, y que ellos habían traído la ciencia, la 
ilustración y la técnica. Ellos creían que nos estaban civilizando y habían borrado la historia ante-
rior. No obstante, esta generación de humanistas de fines del siglo XVII y del siglo XVIII comenzó 
a ver con orgullo el pasado indígena y a incorporarlo como parte de la nueva nación que se estaba 
construyendo.

Gracias a este rescate que hicieron los criollos, que fueron quienes primero construyeron los nue-
vos cimientos de lo que sería el nacionalismo mexicano, pudo surgir la Independencia de México, 
nuestra primera gran transformación. Lo que hizo la Independencia fue no solamente liberarnos 
del yugo español y crear una nación nueva, libre, independiente y soberana, sino que también fue 
un proceso en el que miles de indígenas, afrodescendientes, mestizos y también un sector de crio-
llos se levantaron en armas siguiendo el llamado de Miguel Hidalgo y Costilla, acabando con tres 
siglos de dominación. Los principales ideales de la Independencia de México son otra de las raíces 
más profundas y ricas del Humanismo Mexicano.

¿Qué nos dio la Independencia? Desde luego, nos dio libertad y soberanía, pero también acabó 
con la esclavitud, abolió la servidumbre y la sociedad dividida en castas, sobre todo, a través de los 
documentos, de las proclamas y de los manifiestos de Miguel Hidalgo y de José María Morelos y 
Pavón en los Sentimientos de la Nación. Lo que se estableció en esos documentos fue la creación 
de una sociedad más justa, equitativa, libre, y también, y esto es muy importante recordarlo, un 
gobierno al servicio del pueblo.



26

En los Sentimientos de la Nación, uno de los mayores documentos que se hayan creado en nuestra 
historia, ejemplar que deberíamos tenerlo enmarcado en nuestras oficinas y en nuestras casas, está 
plasmada la esencia del Humanismo Mexicano: que se modere la indigencia y la opulencia, que 
no haya desigualdad social, que la educación sea igual para el hijo del campesino que para el hijo 
del rico, que el gobierno esté al servicio de los pobres. Esto es lo que debería de regir a cualquier 
gobierno de cualquier lugar del mundo, y Morelos lo redactó de manera magistral.

Estos principios de Hidalgo y de Morelos fueron secundados por personajes extraordinarios como 
Leona Vicario, Gertrudis Bocanegra, Josefa Ortiz, Mariano Matamoros y Vicente Guerrero, ade-
más. Porque tanto Hidalgo como Ignacio Allende, Juan Aldama y Mariano Jiménez eran criollos 
y miembros del grupo dirigente de la Nueva España. Morelos tenía sangre africana en sus venas y, 
sobre todo, Vicente Guerrero era afrodescendiente y su tez oscura fue motivo de burla y escarnio, 
incluso por algunos de sus compañeros insurgentes. Y una cosa monstruosa: cuando México ya fue 
una nación libre, independiente y soberana y se comenzó a construir la nueva identidad nacional, 
desde luego Guerrero era considerado uno de nuestros padres fundadores, pero en las imágenes, 
retratos y litografías a él, y a Morelos, se les fueron borrando sus rasgos africanos, se les fue blan-
queando y su pelo rizo se les fue alaciando. Se trató de ocultar que Guerrero era afrodescendiente 
y que además fue el primer presidente de sangre africana que tuvimos y el primero que abolió la 
esclavitud, porque sabía que sus hermanos de raza seguían siendo esclavizados, por eso expul-
só a los españoles en 1829 y por eso decretó la abolición de la esclavitud. Esa es nuestra primera 
gran transformación y otra de las raíces más profundas del Humanismo Mexicano, con personajes 
ejemplares, hombres y mujeres como estos que les he mencionado.

Otra fundamental raíz del Humanismo Mexicano es, desde luego, la Reforma, nuestra segunda 
gran transformación. ¿Y qué produjo la Reforma? La separación entre la Iglesia y el Estado, la 
construcción del Estado laico, porque México, a mediados del siglo XIX, seguía siendo un Estado 
confesional, un Estado en donde seguía existiendo el patronato y en donde la mayor riqueza agra-
ria, minera y financiera estaba en manos de la Iglesia. Esta riqueza de la Iglesia no era productiva, 
eran tierras que recibían los curas en herencia y que iban acumulando; se habían convertido en 
agiotistas, tenían incluso tribunales especiales.

La Reforma también terminó con los privilegios del ejército que había sobrevivido después de las 
luchas de la Independencia y que habían tenido en el dictador Antonio López de Santa Ana a su 
principal representante; también tenían fueros, privilegios y riqueza. La Reforma acabó con tales 
privilegios, con dichos tribunales especiales y con la riqueza no solamente material sino espiritual 
de la Iglesia, estableciendo un Estado laico y leyes iguales para todos (no para todas porque las 
mujeres todavía no contaban, pero así era en el mundo, no solamente en México en ese tiempo).

También se estableció la libertad de enseñanza. Nuestra primera Constitución, la de 1824, en sus 
dos primeros artículos estableció que México era un país católico y que no permitía ninguna otra 
religión. Había un monopolio religioso del catolicismo. Con la Reforma esto se abolió y se estable-
ció la libertad de credo; ya podía haber, sin que se le persiguiera por la ley, gente protestante, judía, 
musulmana, pero también gente que tuviera alguna otra creencia o que no tuviera ninguna. Este 
también es un gran logro de nuestra segunda gran transformación, que tuvo personajes extraordi-
narios: desde luego, Benito Juárez, Melchor Ocampo, Guillermo Prieto, Vicente Riva Palacio, Igna-
cio Ramírez y una mujer extraordinaria, Margarita Maza. Quizá, de no haber tenido esta compa-
ñera que estuvo con él siempre y que lo sacó adelante, Benito Juárez no hubiera podido hacer las 
cosas extraordinarias que hizo, porque siempre tuvo el apoyo, el respaldo, el aliento y el consejo de 
una compañera extraordinaria como lo fue, sin lugar a duda, Margarita Maza.



27

CONFERENCIA MAGISTRAL

México avanzó muchísimo, porque nuestra Reforma fue una de las primeras en el mundo en lograr 
estas conquistas: acabar con el poder de la Iglesia, acabar con el poder del ejército. En muchos paí-
ses de América Latina este proceso que nosotros vivimos entre 1854 y 1867 lo vivieron 50, 60, 70 años 
después. En muchos países latinoamericanos, incluso en la propia España, la reforma la tuvieron 
muchas décadas después de lo que hizo México a mediados del siglo XIX.

Y otra de las grandes raíces del Humanismo Mexicano de hoy es, sin lugar a duda, la Revolución 
Mexicana, la cual acabó con una dictadura tiránica, opresiva, represiva, genocida, exterminado-
ra de pueblos indígenas y masacradora de luchas obreras, como lo era la dictadura de Porfirio 
Díaz. Quizá la mayor aportación de la Revolución Mexicana haya sido que fue la primera gran 
revolución social en el mundo, en el siglo XX, que estableció los derechos sociales como garantías 
constitucionales y como derechos colectivos. Ningún país en el mundo estableció el derecho a la 
tierra como un derecho colectivo, el derecho al trabajo como un derecho colectivo, el derecho a la 
educación como un derecho universal y colectivo, y el derecho a una vida digna. Esto es incluso an-
terior a la gran revolución bolchevique, y también tuvo lugar mucho antes que la revolución china, 
la vietnamita, la cubana, la nicaragüense y también mucho antes que la boliviana. La Revolución 
Mexicana fue la primera revolución victoriosa en el siglo XX y fue iluminadora, fue ejemplo y refe-
rente para todas las demás revoluciones del siglo XX.

Y también, como la Independencia y la Reforma, tuvo grandes personajes, hombres y mujeres 
que vienen desde los años finales del porfiriato con todos los luchadores sociales que, desde los 
periódicos, las revistas, la caricatura y la sátira política, fueron destruyendo la imagen del gobierno 
de Porfirio Díaz y fueron mostrando la realidad, una realidad en donde la mayoría de la sociedad 
mexicana vivía en la pobreza, la marginación y la ignorancia, además con un gobierno represor 
y autoritario que había suprimido todas las libertades y que no permitía la democracia. Hay una 
gran generación de editores, caricaturistas y periodistas independientes que hicieron una labor 
heróica y sostuvieron su crítica implacable a la dictadura porfirista. Muchos de ellos pagaron con 
su vida esa valentía.

Entre ellos, desde luego, destacan los liberales mexicanos que conocemos casi todos y todas como 
"los magonistas", pero no eran solo los hermanos Flores Magón, sino toda una generación de hom-
bres y mujeres que los acompañaba. ¿Qué decir del gran personaje que inicia la Revolución Mexi-
cana, Francisco I. Madero? Es quizá nuestro más grande demócrata. Si algo le debe la democracia 
mexicana a Madero es que fue el primer demócrata consecuente, el primero en construir un par-
tido democrático, el Partido Nacional Antirreeleccionista; hizo la primera campaña política del 
México moderno y fue el primero en denunciar un gran fraude electoral y en pedir la anulación de 
las elecciones, en 1910, y cuando le cerraron la puerta, no le quedó otra opción más que llamar a la 
rebelión y en seis meses acabó con la dictadura porfirista. 

Madero fue también el primero en estar absolutamente convencido de que en 1910 el pueblo de 
México quería democracia y libertad, y de que estaba preparado para ello y dispuesto a luchar. Este 
diagnóstico fue certero porque, en efecto, lo que él dijo desde 1908 y ratificó en 1910 se hizo realidad 
en 1911. Cuando triunfó la Revolución, Madero estableció el primer gobierno democrático de la his-
toria moderna de México. El gobierno de Madero fue ejemplar, dio la más absoluta libertad a todo 
el mundo para que se expresara, incluso a sus adversarios; nunca persiguió a sus opositores; nunca 
quiso imponer nada al Congreso ni al Poder Judicial; respetó a los gobiernos, a las Legislaturas de 
los estados y a los presidentes municipales. Sin embargo, fue un gobierno efímero, no lo dejaron 
gobernar; tuvo que enfrentar cinco rebeliones armadas y apenas tuvo tiempo de comenzar la gran 
obra de transformación, antes de que fuera traicionado y asesinado.



28

No obstante, la semilla democrática de Madero germinó y se mantuvo viva durante las siguientes 
décadas. Pasó casi un siglo para que la democracia por la que Madero entregó su vida se fuera 
haciendo realidad. La democracia mexicana es muy joven, no está consolidada; tenemos que cui-
darla y conservarla, tenemos que profundizarla, pero no hubiera sido posible sin el ejemplo y el 
sacrificio de Madero.
 
La otra gran vertiente de la Revolución es su contenido social, el contenido que le imprimieron 
personas como Emiliano Zapata, Francisco Villa, Felipe Ángeles, Salvador Alvarado y Felipe Carri-
llo Puerto. Y también con la contribución de mujeres revolucionarias extraordinarias como Juana 
Belén, Sara Pérez, Elvia Carrillo Puerto, Hermila Galindo, Carmen Serdán, María Arias, en fin, una 
pléyade de mujeres extraordinarias que hicieron una contribución fundamental a la Revolución 
Mexicana y que fueron pioneras en la defensa de los derechos de las mexicanas que siguieron lu-
chando y avanzando en las décadas posteriores.
 
La Revolución Mexicana es entonces también otra gran transformación y otra enorme veta para el 
Humanismo Mexicano de hoy. Esta herencia histórica continuó en las décadas siguientes. Tuvo un 
momento esplendoroso, la cúspide de la Revolución Mexicana es, sin lugar a dudas, el gobierno 
de Lázaro Cárdenas, el mejor presidente mexicano del siglo XX, quien supo ser un presidente al 
servicio del pueblo, de los más pobres y de los marginados; hizo la más profunda reforma agraria 
de nuestra historia; impulsó las luchas de los trabajadores y apoyó su organización; recuperó para 
la nación mexicana nuestros recursos naturales y afirmó la soberanía de México, dejándonos un 
gran legado.

Y este gran legado fue continuado en las décadas siguientes por todas las mujeres y todos los hom-
bres que siguieron luchando por sus derechos y que hicieron conquistas fundamentales: la lucha 
de los ferrocarrileros de los años 50, de los jaramillistas; la lucha de los médicos, de las enfermeras, 
de las maestras y maestros, de las y los estudiantes, de los movimientos sociales de los años 70 y de 
los 80; la insurgencia cívica que fue el neocardenismo del 88, la emergencia del Ejército Zapatista 
de Liberación Nacional en el 94, la lucha por la presentación de los desaparecidos en la Guerra 
Sucia, por los derechos humanos, por los derechos de las minorías. 

Son grandes luchas que también alimentan y le dan vida al Humanismo Mexicano de hoy. Y son 
estas luchas, estos avances y estas conquistas lo que finalmente nos tiene aquí. Y fue lo que llevó al 
poder a Morena en el 2018 y a continuar hoy fortaleciendo un proyecto inspirado en el Humanismo 
Mexicano que nos heredaron los pueblos originarios; las y los pensadores novohispanos; las heroí-
nas y los héroes de la Independencia, la Reforma y la Revolución, y quienes ha protagonizado los 
movimientos sociales de nuestros días.



29

CONFERENCIA

Muy buenos días tengan todos ustedes. Van a escuchar un discurso extraño y antiguo, porque yo 
empiezo por decirles "a todos muy buenos días" y no "a todas y a todes y a todos los demás". Soy 
muy a la antigüita, así es que, de entrada, me van a disculpar esas faltas.

Me ha encargado abordar el Humanismo Mexicano mi amigo Juan Carlos Villarreal Martínez, 
quien le está dando vida a este Instituto de Estudios Legislativos. Es un instituto que, aunque tie-
ne muchos años, es la primera vez que lo veo muy activo, siendo una institución muy importante 
para los ciudadanos del Estado de México, porque es la parte que puede ayudar en el pensamiento 
moderno a los legisladores. Los legisladores son representantes populares y requieren siempre 
de alguien que les apoye con estos trabajos como los que ahora organiza Juan Carlos, y por ello le 
agradezco la invitación.
 
Me da gusto saludar a Roberto Arturo Rodríguez Reyes, mal llamado "encargado" de la Dirección 
del Instituto de Políticas Públicas del Estado de México y sus Municipios (IAPEM). Digo mal llama-
do porque, encargado o no encargado, cumple las funciones de director, pero ya ven ustedes que 
en esto del discurso moderno hay que llamarle a las cosas así, aunque se oiga feo. Saludo también 
a los dos ponentes; quien viene de la Universidad de Guadalajara tocará un tema muy importante 
desde la parte filosófica. Doctora Onoria Céspedes Argote, bienvenida también.

1Maestro en Ciencias Políticas y Administración Pública por la London School of Economics 
and Political Sciences, Inglaterra; licenciado en Ciencias Políticas y Administración Pública por 
la Universidad Nacional Autónoma de México; presidente del Consejo Directivo del Instituto de 
Administración Pública del Estado de México, A.C. (2011-2019); consejero del Instituto Nacional 
de Administración Pública (2014-2017). Vicepresidente de los Institutos de Administración Pública 
de los Estados del INAP (2012); presidente de la Mesa Directiva de la Cámara de Senadores y de 
la Cámara de Diputados del Congreso de la Unión; senador de la República a las LV, LVI y LVII 
Legislaturas (1991-1997) y diputado federal en las LI (1979-1982) y LIV (1988-1991) Legislaturas, en 
ambas ocasiones, representando al Estado de México; presidente municipal de Texcoco (1973-
1975); embajador de México ante el Reino de Dinamarca (1994). 
Correo electrónico: valdesmiguelangel@gmail.com.

De la narrativa nacional 
al pensamiento colectivo:  
repensando el México del 
futuro

Mauricio Valdés Rodríguez1

https://inesle.gob.mx/revistaview/30/narrativa-nacional-pensamiento-colectivo

https://inesle.gob.mx/revistaview/30/narrativa-nacional-pensamiento-colectivo


30

2La Ciudad de México sigue siendo, de alguna manera, la capital del Estado de México, aunque 
no se le llame así. Tenemos Toluca, pero la Ciudad de México sigue siendo la capital, sobre todo 
para quienes vivimos en el Valle de México. Al respecto, estoy escribiendo un libro que espero 
pronto terminar que se llama Un estado con dos capitales.

Cuando me pidió Juan Carlos que trabajara el tema del Humanismo, lo primero que recordé fue 
que hace como unos 20 años intentamos el registro del Partido Humanista del Estado de México. 
Tuvimos que esperar 20 años para que se dieran cuenta de que hay una ideología humanista, que 
por cierto es muy antigua, pero siempre es bueno refrescarla ante los acontecimientos de hoy, por-
que el Humanismo histórico, el nacional, es patrimonio de todos, lo van a ir viendo. Es patrimonio 
de todos, no de un grupo ni de un gobierno. Ni siquiera de un partido. Es un patrimonio de todos 
los mexicanos porque lo traemos en la propia cultura que hemos ido abrevando por generaciones. 
Yo les diría que es parte de nuestra identidad como mexicanos, más allá de nuestra identidad como 
seres humanos, porque el ser humano por naturaleza tiende a ser humanista (algunos no lo pare-
cen, pero ya verán que sí).

La lucha de los humanistas es lograr un Estado constitucional democrático que haga incuestiona-
bles las formas representativas, la forma de república federal, pero algo que se olvida es el prota-
gonismo del ciudadano. Ahí viene la esencia precisamente de lo que implica el ser humanista: el 
centro del Humanismo es el ser humano, es pensar y repensar en términos de que todo va a ser 
para beneficio del ser humano. Lo van a ir viendo conforme vayamos conversando.
 
¿Qué le ha pasado a México en los últimos 40 años? La transformación de lo rural a lo urbano nos 
ha generado una serie de distorsiones que han afectado, precisamente, al ser humano. Se habla 
todavía, por ejemplo, de la cultura de la milpa. Aunque estemos por aquí, en las colonias de Ne-
zahualcóyotl o de Chalco la gente recuerda: "las tortillas buenas eran en mi pueblo, aquí ya son 
otra cosa". Nos hablan incluso de los maíces transgénicos y toda esta cuestión. Parece que se olvida, 
justamente, que lo que busca el Humanismo es eso que tenemos en la cultura de la milpa, que es 
la armonía familiar y la armonía social. Y de ahí precisamente es que busca el Humanismo desde 
tiempos históricos.

No me quiero meter mucho a esa parte porque tengo siempre la tentación. Cuando nos encarga-
ron coordinar los esfuerzos para realizar un proyecto de reforma integral a la Constitución del 
Estado de México, revisamos todos los antecedentes constitucionales de nuestro estado. Ayer se 
recordaba a José María Luis Mora, en homenaje a quien se le denominó Texcoco de Mora, ya que 
la primera Constitución se aprobó allá por 1827, nada menos que en Texcoco. Cuando fui presi-
dente municipal tuve la oportunidad de rescatar lo que hoy se conoce como la Casa del Constitu-
yente, que es casi la única fachada que queda de aquella época. Todo se fue destruyendo. Texcoco 
no pudo ser capital por más de cuatro meses, pero ahí se aprobó la primera Constitución y es una 
Constitución humanista.

Esto no podía ser de otra manera, porque la mayoría de los legisladores eran sacerdotes y sesiona-
ban no en la Casa del Constituyente, sino en la iglesia de San Juan de Dios. Curiosamente, lo que 
ocurrió entonces con el naciente Estado de México es que lo habían despojado de su capital, que 
era la Ciudad de México2. Y  quien firma la primera Constitución del Estado es un destacado polí-
tico de aquella época, Melchor Múzquiz, quien por casualidad era gobernador, ya que el Congreso 
había señalado a otro personaje de Querétaro, por cierto, quien al enterarse de dicha designación 



31

dijo: "No, yo no quiero ir al Estado de México, ni lo conozco. ¿Qué es eso? ¿Es la provincia de Méxi-
co? ¿La antigua Nueva España?". Ya que no quiso, Iturbide dijo: "Entonces que venga aquí Melchor 
Múzquiz".

¿Qué es lo que busca entonces el Humanismo? Un Estado de responsabilidad social. Responsabili-
dad social no es la responsabilidad que tenemos cada uno de nosotros, algunos irresponsables. Me 
refiero a la responsabilidad del conjunto de la sociedad y que tiene que ver con proteger el presen-
te, pero también el futuro. Con frecuencia no pensamos en las generaciones futuras.
 
Esta es una parte importante del Humanismo, y que en el proyecto de reforma integral a la Consti-
tución, que tiene ya la Cámara de Diputados, se incluye: el que se toquen temas, valores fundamen-
tales del Humanismo, por ejemplo, la dignidad. La dignidad es muy importante como una garantía 
que está en la Constitución. Todos los ciudadanos tenemos derecho a que nos respeten nuestra 
dignidad, porque la dignidad es respeto. Empezamos por respetarnos a nosotros mismos y luego 
a respetar a los demás. La responsabilidad social tiene que ver con el significado del Humanismo. 

Es el sentido, por ejemplo, de por qué aumentar los salarios. ¿Por qué se promueve el aumento de 
los salarios de forma general? La presidenta Claudia Sheinbaum Pardo ha realizado un gran tra-
bajo en esa materia, se había perdido el poder adquisitivo de los salarios. Pero recuerden que un 
elemento fundamental para construir un Estado constitucionalmente democrático es el empleo, 
además, con buenos salarios. Lo que hace la Presidenta es precisamente remover esto con un gran 
esfuerzo.

El Humanismo en México no es como si viviéramos en una isla. No es solo Humanismo para Mé-
xico, sino también para el ser humano universal. Nos duele, por ejemplo, lo que está pasando con 
las medidas antiinmigrantes del presidente Donald Trump; decimos: "¿Este señor no tendrá un 
poquito de humanidad para tratar a los migrantes?". Al respecto, les platico una experiencia muy 
breve. Cuando estuve en el Senado intentamos hacer un recorrido con un grupo de senadores por 
todos los centros de detención que ya entonces había. Estoy hablando de 1996. Nos dijeron en el 
gobierno: "No es conveniente, no vayan a provocar". Toda esa manera de pensar viene desde aquel 
despojo que nos hicieron a los mexicanos en 1848 de más de la mitad del territorio donde hoy se 
ubican los dos estados pilares de la economía norteamericana: Texas y California, para tenerlo 
presente. Este fue un golpe tan duro que no nos permite hoy reclamar ni siquiera este maltrato a 
los migrantes. 

¿Qué pasa hoy en México con el Humanismo? Lo que abunda más bien es un escepticismo sobre el 
Humanismo. ¿Cómo podemos hablar de Humanismo cuando estamos padeciendo desocupación 
e inflación? A pesar de que la tasa nos diga que andamos por el 2 %, 3 %, 5 %, cuando el ciudadano 
compra un medicamento observa el incremento de precios, pero eso no se midió, porque lo que 
mide esto es la canasta básica. No voy a perderme mucho en esto. Tocaré temas muy concretos del 
Humanismo que me parecen relevantes por esa transformación del país de rural a urbano, lo que 
me parece que trasciende al Humanismo.

Recordemos que en esta etapa el gobierno de la república está promoviendo la reivindicación de 
los derechos de las comunidades originarias. Ese es el Humanismo. Cuántos años, cuántas déca-
das, cuántos siglos vimos a las comunidades originarias apagadas, resistiendo todo tipo de golpes 
hasta perder el agua, sus tierras y hasta sus lenguas. Hoy hay una reivindicación de esos derechos. 
Es una muestra palpable del Humanismo de la presidenta. 

Otro aspecto es la economía nacional y las cosas que faltan. ¿No sería más humano que los que 
estamos en esta sala afuera conociéramos bien lo que significa el presupuesto del gobierno para el 

CONFERENCIA



32

próximo año? No es una cuestión técnica. En otros países la lucha política se da por el presupues-
to de ingresos; es decir, ¿de dónde va a sacar el gobierno dinero?, ¿qué nos va a quitar del bolsillo? 
Aquí nadie se preocupa de eso. No nos enteramos de la parte de los ingresos, pero tendríamos que 
hacerlo para tener ese conocimiento y entendimiento de lo que es y de lo que es el presupuesto 
de egresos.

Yo creo que nadie está en contra, por ejemplo, de los programas sociales. Mal haría. En un país 
con la desigualdad que tenemos, eso ayuda a atenuarla, precisamente, y por eso es claramente una 
política de Humanismo. Pero vuelvo a los ingresos: ¿De dónde va a salir y por cuánto tiempo? No 
queremos que el día de mañana nos digan que para seguir manteniendo este programa hay que 
pedir prestado, que no va a alcanzar o que nos van a subir un impuesto, porque entonces vamos 
a empezar a protestar. Todas estas cuestiones parecen muy técnicas en relación con la economía 
nacional, pero ese es el Humanismo: entenderlo en esas dimensiones de la economía. 

Luego tendríamos también el tema favorito de muchos que estamos aquí: el municipio. El munici-
pio es una entidad de naturaleza humanista. ¿Por qué? Porque es el gobierno más cercano al ciuda-
dano, a la familia y al individuo, o debía serlo.  Es una institución que ha predominado por más de 
500 años. Esa es la raíz de nuestro Humanismo. De todos los cargos que he tenido el privilegio de 
ocupar, ese es el que más me gustó. Tenía 25 años de edad y fui presidente de Texcoco, el más joven 
que ha tenido el municipio. Me encantó el cargo por esa cercanía que tenía con el ciudadano, por 
la confianza que logra uno, los regidores, los síndicos, si es que se dedican a trabajar con la gente. 
Después de la familia, el conjunto de familias hacen el municipio. Antes se llamaban calpullis, te-
níamos antecedentes desde la época prehispánica, no es que haya venido un sistema español y que 
trajo el municipio romano, no, siempre ha habido la necesidad de tener un gobierno cercano a la 
gente. Ese es el ideal del gobierno municipal.

También podríamos comentar otras medidas importantes que toma un gobierno humanista: la 
remuneración y las plazas de los servidores públicos; el colocar a los servidores públicos, como 
decía Juárez, con salarios en la medianía. El decoro, sí, pero no es un cargo público para que se ha-
gan millonarios. Muchos se equivocan actualmente, del partido que sea, ya que piensan: "ahora sí 
la revolución me va a hacer justicia". Pierden el sentido de un cargo público, que es una distinción 
enorme dentro de la sociedad. Sí, debe haber un salario decoroso y digno, pero no para volverse 
millonario. Y creen que no se da cuenta el pueblo, pero el pueblo sabe cómo llegó, cómo termina 
y cómo está la familia.
 
Verán también otros planes que ha anunciado el gobierno, van a ver por qué son humanistas: un 
Plan Nacional de Transporte. Les doy un dato: 92% de los mexicanos se transportan en autobuses. 
Si no hay una reforma ahí, ¿dónde está el Humanismo? ¿Cuál es el trato humano que cuida el 
gobierno? Por eso a mí me molesta mucho cuando veo a un funcionario que se pavonea por una 
pequeña medida que hizo e ignora cómo se transporta la gente, como aquí en esta zona, y cómo 
corre riesgos y paga el doble de pasaje que en la Ciudad de México, y no hace nada.

Y eso viene también de origen porque la división de Ciudad de México con el Estado de México fue 
arbitraria. ¿Por qué se quedaron Tláhuac y Milpa Alta en la Ciudad de México y dejaron a Chalco, 
Ixtapaluca y Los Reyes La Paz acá? ¿Qué culpa tiene una persona de la tercera edad como yo de 
tener que pagar aquí mis pasajes, y si voy a la Ciudad de México, ahí no pago nada? El transporte 
para nosotros es gratis. ¿Dónde están las medidas humanistas del transporte aquí? Lo menciono 
porque ese es el Humanismo.



33

CONFERENCIA

Hay más Humanismo para el transporte en la Ciudad de México que aquí, obviamente, pero con 
los planes de transporte va a haber claramente el ferrocarril que van a construir aquí. Hay muchas 
cosas qué decir del transporte, pero solo lo menciono porque aquí en el transporte notamos cla-
ramente la diferencia entre el Humanismo de la Ciudad de México y la falta de Humanismo en el 
Estado de México. ¿O lo quieren ver ustedes en las vialidades? ¿Les parece justo tener autopistas 
como la México-Texcoco, la de El Peñón, donde a veces tenemos que perder, qué sé yo, 20 minutos 
o 30 minutos para poder pasar la caseta de peaje? Para eso no son las autopistas. Las autopistas son 
para rápido, viaje fluido, seguro, pero en el Circuito Exterior Mexiquense las quejas son de asaltos, 
así como en el Arco Norte. Entonces, esos son los ejemplos de falta de Humanismo. Se toma la 
medida de hacer una autopista, pero se descuida que el que hace la concesión de la autopista su 
principal interés es "cuánto voy a ganar", cuando tendríamos que regular esas autopistas con un 
sentido humano. 

Un plan forestal. Se nos están acabando nuestros bosques y hay una delincuencia en los bosques 
de tráfico de madera tremendo. Pues ahí necesitamos medidas humanistas, porque si no, nuestras 
próximas generaciones no van a tener agua, que es para lo que tenemos los bosques, para tener 
un ambiente sano. Lo mismo la reactivación de la producción agrícola, medidas no económicas, 
medidas humanistas, porque requerimos tener alimentos. ¿Qué hacemos entonces? ¿Dónde están 
esas medidas humanistas?

Y termino con dos temas que van de la mano: educación y salud. El origen de nuestros males es la 
ignorancia. Piénsenlo y vean. ¿Qué tenemos que combatir? La ignorancia. ¿Cómo? Con educación, 
pero al mismo tiempo con salud. Salud y educación van de la mano. Una persona educada es una 
persona que cuida su salud. Eso es ser humanista.
 
Respecto al futuro, porque me dijeron que habláramos de dónde venimos, el presente y el futuro, y 
ahí me cuesta más trabajo, pero les quiero decir algo: del pasado no podemos borrar muchas cosas, 
podemos aprender. Tenemos el presente, el hoy. Cuando este país me recibió a los 18 años, había 
hecho un compromiso y trato de cumplirlo siempre: que a este país lo dejara mejor de como me 
recibía, y en algunas cosas en las que he podido, así será. Pero me duele que haya otras en las que, 
lamentablemente, no lo veo, y creo que tenemos que seguir luchando, porque hay que pacificar 
al país y hay que pacificarlo como sea necesario. Por el bien de todos, primero los pobres, pero 
también, en esta calidad de justicia, que no haya impunidad y que todos estemos pendientes de la 
seguridad hoy y mañana.

Muchas gracias.



34



35

CONFERENCIA MAGISTRAL

Buenas tardes. Muchísimas gracias. Gracias por haber llegado al final de este congreso. Muchas 
gracias por la invitación. Tuve la fantástica suerte de coincidir en Toluca hace unos meses con Juan 
Carlos Villarreal Martínez, presentando uno de mis libros, y la invitación a este congreso es una de 
las más inesperadas y mejores consecuencias de ese encuentro.
 
Quiero realmente agradecer y reconocer a quienes han organizado este congreso, que no es de 
verdad cualquier congreso, sino que es un congreso urgente. Entre más nuevos, poderosos y miste-
riosos son los conceptos y los temas que nos congregan, más urgente es pensarlos, y pensarlos en 
común. No simplemente traer cada quien su versión final de qué es el Humanismo Mexicano, sino, 
un poco como si fuera un mosaico que construimos en común, cada quien traer su pequeña pieza. 
Y las piezas que yo he escuchado me han enriquecido, y me alegra mucho que me invitaran a mí a 
poner también mi pieza en este congreso del Humanismo Mexicano. 

Quiero agradecer la invitación y la hospitalidad empezando con un acto de honestidad. Y hones-
tidad no tiene que ser penitencia necesariamente, no arrepentimiento, pero sí quiero platicarles 
cuál era mi idea sobre el Humanismo en general antes de ese noviembre del año 2022 en el que, 
cumpliendo cuatro años de gobierno, Andrés Manuel López Obrador propuso llamar al ideario de 
la Cuarta Transformación "Humanismo Mexicano". Y ese acto, esa propuesta, es la que nos tiene 
acá, pero antes de esa fecha yo tenía algunas ideas sobre el Humanismo, y el acto de honestidad 
que quiero hacer es decirles que eran ideas muy negativas. Yo tenía (y no soy el único, lo comparto 
con muchos filósofos, sociólogos, antropólogos, diferentes teóricos) una gran sospecha sobre esta 
idea del Humanismo. 

Para explicarles sintéticamente por qué estaba tan desconfiado del Humanismo, escogí tres citas 
con las cuales yo les hubiera respondido si me hubieran preguntado: ¿y tú qué piensas sobre el 
Humanismo en general?, antes de esta fecha del 2022. Entonces quiero empezar poniéndoles estas 
citas sobre posturas críticas del Humanismo en general. 

La primera cita es de un teórico muy famoso, Althusser. No importan realmente los argumentos 
tan finos, sino más bien lo que me interesa es la conclusión de cada una de estas citas, y dice esto: 
"Se debe y se puede hablar abiertamente de un anti-humanismo teórico de Marx y se debe ver en 

1Doctor en Filosofía por la New School for Social Research de Nueva York, Estados Unidos; maes-
tro en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de México; miembro del Sistema Nacional 
de Investigadoras e Investigadores Nivel I de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología 
e Innovación y del Departamento de Estudios Políticos de la Universidad de Guadalajara. 
Correo electrónico: david.bakgeller@academicos.udg.mx

El Humanismo Mexicano:
entre dos mitos

David Bak Geler1

Universidad de Guadalajara

https://inesle.gob.mx/revistaview/31/humanismo-mexicano-mitos

https://inesle.gob.mx/revistaview/31/humanismo-mexicano-mitos


36

este anti-humanismo teórico la condición de posibilidad absoluta del conocimiento del mundo hu-
mano mismo, y de su transformación práctica" (Althusser, 2004). Y aquí lo que más me interesa: 
"Sólo se puede conocer algo de los hombres a condición de reducir a cenizas el mito filosófico del 
humanismo" (Althusser, 2004). El Humanismo como un mito filosófico.

Y la siguiente cita empieza justamente donde termina esta idea:

El mito de la condición humana descansa en una mistificación muy vieja, que consiste en 
colocar siempre la naturaleza en el fondo de la historia. El humanismo clásico postula que 
raspando un poco la historia de los hombres, la relatividad de sus instituciones o la diferen-
cia superficial de su piel se llega rápidamente a la capa profunda de una naturaleza humana 
universal (Barthes, 2006).

O sea, realmente rascándole un poquito revela su carácter de mito.

Y la tercera cita que quiero presentarles es la de Foucault, un teórico que seguramente han escu-
chado, muy importante, y dice:

Entiendo por humanismo el conjunto de los discursos mediante los cuales se le ha dicho al 
hombre occidental: "Pese a que no ejerces el poder, puedes, de todas formas, ser soberano. 
Más aún, cuanto más renuncies a ejercer el poder y más te sometas a quien se te ha impuesto, 
más soberano serás" (Foucault, 2019).

Escogí estas tres citas porque revelan con toda contundencia y brutalidad una idea muy negativa 
del Humanismo. Y lo que realmente dicen estas tres citas es que el Humanismo es un mito malo. Es 
un mito porque, al endiosar al ser humano, oscurece a los seres humanos particulares. Es un mito 
malo porque nos impide cambiar la sociedad al concentrarnos en una idealización, por supuesto 
occidental y europea, del ser humano, y no en sus particularidades o en las estructuras que ayudan 
a dominarlo. 

Entonces, mi acto de honestidad implica confesarles que antes de noviembre del 2022 mi idea del 
Humanismo hubiera sido la de un mito que ayuda a la dominación de unas personas por otras. 
Entonces, cuando López Obrador llamó Humanismo Mexicano a la serie de ideas y de prácticas 
que conforman este proceso de transformación en México, yo me quedé al principio un  poco im-
pactado: ¿qué voy a hacer? Yo creo en este proceso de transformación, creo que las ideas a las que 
se les está llamando Humanismo Mexicano son verdaderamente importantes, pero el nombre me 
remite a un mito malo, a un mito de la dominación colonial, a un mito de la hipocresía intelectual 
de decir que el ser humano es fantástico, pero mantenerlo realmente en sus cadenas.

Entonces, lo que me puse a pensar y a dialogar con otros, y ha sido un proceso, es pensar el Hu-
manismo Mexicano como un mito alterno. Es también un mito porque hace generalizaciones, por-
que tiene un misterio, porque dice cosas que no acabamos de comprender, pero es un mito que, 
al contrario de este otro mito de dominación, me parece que tiene el propósito opuesto. Es un 
mito de liberación, es un mito no de opacidad, sino de transparencia, de conglomerar una serie 
de principios que pretenden ayudar a la liberación de un pueblo. Entonces, mi conferencia de hoy 
se titula "El Humanismo Mexicano: entre dos mitos". Uno, el mito del Humanismo clásico, que ha 
sido muy criticado. Por supuesto, esto nos podría tomar discusiones aparte muy interesantes, pero 
que proviene de una cultura particular que enfrenta al hombre de manera abstracta y a menudo 
exagerada. Y este otro mito urgente, práctico, de liberación.

Quiero platicarles cuáles son las tres características que creo que tiene el mito del Humanismo 
Mexicano, el mito que se le opone a estos otros humanismos, porque hay un menú de humanis-



37

CONFERENCIA MAGISTRAL

mos que podemos sacar: renacentista, italiano, francés, socialdemócrata; se ha ido acumulando un 
largo menú de humanismos.

Lo que quiero decirles es que el Humanismo Mexicano es otra cosa, no es uno más en ese menú 
de humanismos. Y lo creo porque el Humanismo Mexicano tiene tres características que este otro 
Humanismo, el mito malo del Humanismo, no tiene: es un mito plebeyo, es un mito común y es un 
mito de la identidad nacional emancipadora. Voy a ir por pasos hablando de esto. 

Lo primero, plebeyo. ¿Qué quiere decir que el Humanismo Mexicano sea un mito plebeyo? Habría 
que voltear a ver primero a estos otros humanismos del menú que les acabo de referir, los cuales 
tienen algo en común: son elitistas. Habrán escuchado seguramente, en el transcurso del congreso 
y de su vida, cuando a alguien le preguntan qué es el Humanismo, lo primero que viene a la cabeza 
es esta cita de Terencio, el pensador latino: "Soy humano y nada de lo humano me es ajeno". Creo 
que para la mayoría de los humanistas algunas cosas les son más ajenas y más cercanas que otras. 
Y las que les son más próximas son la retórica, la gramática, las bellas artes, las del ámbito de la 
cultura que llamamos elitista, y las que les son más ajenas son las de la fiesta popular, el carnaval, 
Chico Che.

Nunca he escuchado un Humanismo de Chico Che o un humanista realmente emocionado con 
la música tropical. Hay cosas que a los humanistas clásicos les son más ajenas y más cercanas, y 
las que les son más cercanas son las elitistas. En alguna de mis lecturas de investigación para esta 
ponencia, no encontré la referencia, pero escuché, leí, que alguien definía el Humanismo como 
"el culto del hombre culto, el hombre que se cultiva, que sabe muchas lenguas"; se hace un culto 
a este hombre. Pues bien, de hecho encontré otra cita que me parece muy pertinente de Méndez 
Plancarte, un gran estudioso del Humanismo Mexicano y quien confiesa el carácter elitista de los 
humanismos en general. Se las voy a leer:

Es verdad —¿a qué negarlo?– que en la realidad de los hechos muchas veces los humanis-
tas del Renacimiento europeo, movidos por un cierto aristocratismo… huían el contacto del 
pueblo, temiendo manchar sus manos finas y pálidas, y preferían egoístamente las delicias 
de la torre de marfil. Pero, al menos en teoría, el humanismo renacentista exaltaba la digni-
dad inviolable de toda persona humana (Méndez Plancarte, 1949).

En teoría, sí, todos; pero en la práctica más bien los de las manos blancas, finas y la torre de marfil. 
El Humanismo Mexicano propone darle la vuelta a esto, hacer del Humanismo no un mito de la 
élite y de la cultura necesariamente escrita, sino más bien un mito de las fuentes plebeyas. Y lo 
primero que tenemos que pensar de las fuentes plebeyas es que normalmente no las encontramos 
en una forma escrita. 

Cuando yo estaba pensando quiénes y cuáles eran estas fuentes plebeyas que alimentan el Huma-
nismo Mexicano en contra de los escritores y los académicos (que también pueden participar, pero 
no son los actores principales), recordé a este famoso personaje anónimo que ha tenido mucha im-
portancia en el discurso de la Cuarta Transformación, que es el famoso migrante de San Quintín, 
¿les suena? López Obrador ha contado muchas veces que durante sus giras en Baja California, o 
durante una de sus giras, se le acercó un migrante del que nunca se ha sabido su nombre, aunque sí 
se le ha aplaudido públicamente, quien después del acto protocolario se le acercó y le dijo: "Licen-
ciado, tiene que hacer algo parecido a lo que Benito Juárez hizo. Benito Juárez separó el poder de la 
Iglesia del poder político. Usted tiene que separar el poder económico del poder político, porque 
al César, lo que es del César".

Este pedazo de brillante condensación de teoría política no vino de las universidades ni de las 
escuelas. Vino de un migrante que logró condensar una serie de diferentes tradiciones religiosas y 



38

políticas para transmitir, con un poder y con una potencia, un ideal que nadie que yo conozca en 
la academia ha replicado. Esto me parece un síntoma completo del giro plebeyo del Humanismo. 
El sujeto que nutre el Humanismo Mexicano no somos, ni sobre todo ni en primer lugar ni en se-
gundo, los que escribimos los libros. El Humanismo Mexicano se nutre de fuentes plebeyas y esas 
fuentes son gente como el migrante de San Quintín que quedan anónimas, pero también se nutre 
de fuentes musicales, pictóricas y que normalmente no hemos tomado en consideración.

Entonces resulta que el mito clásico del Humanismo endiosa al hombre de la alta cultura. Nor-
malmente, además, al hombre y no a la mujer. Lo que el Humanismo plebeyo tiene que hacer es 
olvidarse del dominio de la cultura elitista, prioritariamente escrita, y abrir, como si fuera una pre-
sa que se abre a un nuevo río, abrirse a toda esta serie de enriquecimientos culturales que vienen 
de la música, de la cultura oral y popular, de la gráfica. Esta sería su primera característica, ser un 
Humanismo plebeyo. 

La segunda característica es ser un Humanismo común. El mito que criticamos al comienzo, se 
ha dedicado no a ser un Humanismo común, sino más bien a ser un Humanismo individual. Ha 
celebrado los poderes de los individuos particulares, pero cuando se trata de comunidad y de lo 
común, le cuesta mucho trabajo hacer justicia. El Humanismo Mexicano le da cabida a lo común 
en tres sentidos distintos que tiene esta palabra.

Uno de los sentidos que tiene la palabra "común" se refiere a lo colectivo. Podemos perfectamente 
decir (y lo hemos escuchado, al menos hoy lo he escuchado mucho) que el sujeto del Humanismo 
Mexicano es colectivo. En este sentido, esta frase de López Obrador (de la conferencia matutina del 
13 de octubre de 2023) me pareció muy sintética: "¿Cómo creamos este Humanismo Mexicano con 
su economía moral? ¿Quién lo creó? Todos, todos los mexicanos. Es fruto de nuestro movimiento. 
Todos hemos contribuido, todos hemos participado, y a mí me toca articularlo. Y lo vamos a paten-
tar". Este carácter colectivo de creación de un Humanismo nunca se había dado. Los humanismos 
se han formado a través de los siglos a partir de, sobre todo, contribuciones de grandes individuos. 
Pero esta idea de que todos hacemos Humanismo es un rompimiento completo con la lógica del 
Humanismo.

También leyendo e investigando para esta conferencia, leí las pocas páginas que López Obrador 
dedica al Humanismo Mexicano en el último libro que escribió, que se llama Gracias. Y me pa-
reció muy interesante, porque entre las pocas fuentes que él reconoce que nutren al Humanismo 
Mexicano habla de la propiedad colectiva de la tierra y de una larga tradición de prácticas de ayuda 
mutua que existen en México. En ese sentido, el Humanismo Mexicano se distingue de todos los 
otros. Sus fuentes somos todos, pero además son prácticas en las que colaboramos todos, como 
las prácticas antiquísimas de posesión colectiva de la tierra. En el primer sentido de lo común, el 
Humanismo Mexicano es colectivo.

El siguiente sentido de lo común es lo general. El Humanismo clásico, este mito malo del que les 
vengo hablando, se refiere muchas veces al ser humano, pero al ser humano en una abstracción 
muy general y por eso puede ser a veces tramposo, porque si yo me paro acá a hablar maravillas del 
ser humano en abstracto, puede ser una buena estrategia para no hablar de las diferencias de cla-
ses, de oportunidades, de culturas. Y de nuevo esta cita de López Obrador me parece muy ilustrati-
va. Es una crítica a unas personas que durante mucho tiempo en México se las dieron de humanis-
tas. Si uno le hubiera preguntado hace 10 o 15 años a Krauze o a Aguilar Camín, incluso si uno les 
pregunta tal vez hoy, dirían ellos que también son humanistas. Entonces es muy importante hacer 
distinciones de qué tipo de humanistas somos. Y esta es una cita que me pareció muy ilustradora:



39

En el pensamiento de estos señores, de Krauze, de Aguilar Camín, no existen los obreros, no 
existe el trabajador, no tienen en la cabeza a los campesinos ni a los pescadores, ni mucho 
menos a los indígenas, son ladinos, están nada más pensando en los de arriba, la clase media 
y alta, la mayoría de los mexicanos no cuentan para ellos (López Obrador, 2021).

 
El Humanismo Mexicano es común en el sentido de una generalidad, pero una generalidad con-
creta. No es simplemente el ser humano, sino que son los pescadores, los obreros, los indígenas, 
los maestros, las mujeres. Es esta generalidad a la que le ponemos concreción, la que puede ser 
verdaderamente liberadora. Cuando hablamos de los seres humanos en general, puede ser más 
bien un buen escudo para gente con intereses tan claros como estos que se refieren en la cita para 
escudarse detrás de una abstracción.
 
Y el tercer sentido en que el Humanismo Mexicano es común es en el sentido de lo ordinario. Yo 
me he dedicado a trabajar en los libros que he publicado sobre el lenguaje ordinario. Viendo a mis 
colegas en la academia veo que tratan sobre un lenguaje muy culto, muy venerable, muy técnico. A 
mí me parece muy respetable, pero me pareció que nuestro tiempo demanda darle más atención al 
lenguaje común y corriente. Entonces he hecho algunos libros, como uno que se llama Reparto de 
máscaras. Paleros, acarreados y reventadores, o uno que se llama Ternuritas, y ya los títulos dicen qué 
tipo de lenguaje me parece que tenemos que analizar, discutir y platicar. 

El Humanismo Mexicano toma este lenguaje común y corriente como su objeto. De nuevo, re-
visando mis notas de cuando escribí Ternuritas, leí todos los conceptos que se discutían en la 
mañanera para darle un nuevo vocabulario al Humanismo Mexicano. Y estos conceptos no eran 
conceptos técnicos, sino que son conceptos comunes y corrientes, como algunos que están acá: 
corrupción, pueblo, paternalismo. Todo tipo de palabra que surgía se llevaba al ámbito público 
para discutirla, porque la materia prima del Humanismo Mexicano es lo común; también en el 
sentido de lo común y corriente, de lo cotidiano y de lo ordinario, de nuestra música que escucha-
mos todos los días, del lenguaje que escuchamos todos los días. En este sentido, el Humanismo 
Mexicano, me parece, le da la vuelta a cualquier otro tipo de Humanismo, porque apuesta todo 
por ser una creación común.

En último lugar de estas tres características que quiero platicarles de cómo el mito del Humanismo 
Mexicano ha podido revertir la tradición humanista que conocíamos, está la de ser un mito de la 
identidad nacional liberadora. Estoy más que seguro de que a estas alturas del congreso y de la 
vida, todas y todos sabemos que el Humanismo Mexicano es un mito de identidad. Digamos, por 
ejemplo, los que hemos estado escuchando a López Obrador, oímos muchas veces que el Huma-
nismo Mexicano es sobre nuestras tradiciones, nuestra riqueza y nuestra cultura. Y este nuestro, 
nuestro, nuestro podría poner nerviosas y nerviosos a algunos, quienes podrían pensar: "bueno, esto 
es como un acto un poco narcisista de voltearnos a ver el ombligo", pero lo que creo es que el Hu-
manismo Mexicano es un mito de la construcción de identidad de una manera que no es tóxica ni 
nociva, sino que es más bien liberadora.

Para esto quiero tomar prestada una visión de un filósofo mexicano que me gusta mucho, Luis 
Villoro, quien tiene un texto que les recomiendo mucho, que se llama "Sobre la identidad de los 
pueblos". En este texto distingue dos formas en las que tanto las personas como los pueblos pue-
den crear una identidad propia. A la primera le llama "la identidad por singularidad" y consiste en 
distinguirse de todos los demás singularizándose como único. Nos pasa individualmente cuando 
tenemos, por ejemplo, una crisis en la adolescencia o una crisis de identidad, algunas personas 
reaccionan queriéndose distinguir de todos y de todas las demás; buscamos qué es lo único, lo 
distintivo y lo singular en nosotros. Pero esta forma de singularizarse puede ser muy excluyente.

CONFERENCIA MAGISTRAL



40

Villoro dice que hay diferentes tipos de identidad por singularidad. A la primera le llama "choca-
rrera". ¿Cuál sería una traducción buena de "chocarrera"? No sé, tal vez la más aguada y cotidiana. 
Y esta forma de singularidad me parece que la escuchamos mucho en México cuando se hablaba 
de nuestra identidad durante el periodo neoliberal. Prendíamos la tele y veíamos anuncios, por 
ejemplo, de "México es cultura". Pero esta es una especie de singularización un poco vacía y vana. 
No se nos decía qué culturas somos o de qué colores somos. O, por ejemplo, el nacionalismo que 
apuesta todo a la selección mexicana y nos golpeamos el pecho diciendo: "Somos mexicanos, nos 
ponemos la camiseta, somos tan únicos". Esa es una forma de singularizarse que no es que sea 
grave, no causa grandes consecuencias, pero realmente no es una identidad mexicana productiva, 
creativa y liberadora. Y también, en esta forma de singularizarse con la identidad, no solo se da en 
estas formas chocarreras, sino que también se da a veces en formas intelectuales. Quienes hayan 
leído el libro de Octavio Paz, El laberinto de la soledad, habrán visto que habla sobre la singulari-
dad del mexicano. Somos cerrados, somos un poco con dos caras, tenemos cualidades esenciales 
y definitivas y esta es una forma de distinguirse de las demás y de los demás de esta forma de la 
singularización.

Pero Luis Villoro dice que esa no es la única forma de la singularización y de buscar nuestra iden-
tidad común. Hay otra, que no se trata de distinguirse simplemente de las y los demás, sino de 
encontrar las cosas que compartimos y ver cómo nosotros las ponemos concretamente en acción, 
cómo las traemos al mundo de una manera que ningún otro pueblo las trae. Y la distinción más 
esencial entre estas dos formas de identidad es cómo tratamos el pasado. La forma de singularizar-
se voltea al pasado y encuentra en él la respuesta a todas las preguntas. En el pasado encuentra el 
destino de los pueblos.

Se ha hecho muy común este eslogan político que popularizó Trump, pero ahora se lo copia Milei 
y creo que ya hay mexicanos que quieren copiárselo también: el programa político de volver al 
pasado. Trump dice "Make America great again"; Milei ahora dice "Volvamos a Argentina otra vez 
grande", y ya hay algunos actores políticos en México, y lo vamos a escuchar cada vez más, que 
dicen "Hagamos a México grande otra vez". Y esta es justamente la vía de la singularidad, la vía de 
voltear al pasado y decir: "Ahí está la respuesta, porque en el pasado es cuando éramos grandes y 
solo tenemos que voltear a él y repetirlo". 

Pero la vía de la autenticidad, que es la del mito del Humanismo Mexicano, propone otra visión 
del pasado. Y me ha gustado mucho escuchar a las y los historiadores sobre su visión del pasado, 
porque es completamente congruente con esto que les estoy platicando. Volteamos a ver el pasado 
no para encontrar nuestro destino y nuestras respuestas definitivas, sino con los deseos, las inten-
ciones y las necesidades que tenemos en el presente y que tenemos viendo al futuro. Volteamos 
al pasado para ver cómo nos pueden ayudar en estos diferentes retos, pero los retos actuales y los 
retos futuros. Esta es la vía de la autenticidad y es una vía de la identidad que no es excluyente, 
permite dialogar con otros pueblos que también están intentando encontrar su propia identidad. 
Creo que el mito del Humanismo Mexicano nos está proponiendo una identidad auténtica y no 
teníamos esta posibilidad recientemente. Nos está proponiendo un mito que nos permite tener un 
un proyecto a futuro. 

Me gustaría leer esta última cita de Luis Villoro, justamente sobre qué es este proyecto de la iden-
tidad de un pueblo que sea una identidad auténtica:

La identidad sería, en esta concepción, una representación imaginaria, propuesta a una co-
lectividad, de un ideal que podría satisfacer sus necesidades y deseos básicos. La vía para 
encontrarla no sería el descubrimiento de una realidad propia escondida, sino la asunción 



41

CONFERENCIA MAGISTRAL

de ciertos valores coherentes con su realidad. La identidad no sería un dato, sino un proyecto 
(Villoro, 1998).

La identidad no es algo que encontramos ahí en la camiseta mexicana, en la selección de futbol, en 
los bailes típicos o en el pasado. Es algo que construimos, es una construcción imaginaria. Y por 
eso he querido llamarlo un mito, no para desacreditarlo, no para quitarle potencia, sino todo lo 
contrario: para remarcar su carácter de creación imaginaria y de creación colectiva.

Entonces, lo que yo quería platicarles esta tarde era justamente la novedad y lo emocionante de 
estar metidas y metidos en medio de un proyecto que retoma un mito que se ha tratado y tratado 
durante los últimos 500 años, sobre todo en lugares muy ajenos a nosotros, que no nos ha tomado 
principalmente en cuenta como protagonistas y que ahora estamos intentando darle la vuelta para 
crear un mito completamente alternativo, nuevo y poderoso.

Quería concluir diciendo que este mito, como todos los mitos y como el otro mito negativo, tam-
bién puede ser fuente de peligro. También, como el mito clásico del Humanismo, puede servir 
para oscurecer y para disfrazarse. Por ejemplo, el día que los académicos secuestren el Humanismo 
Mexicano y digan: "Solo nosotros y nosotras sabemos de qué va este proyecto", ese día se volverá 
un mito malo, porque será un mito que se cierra a las fuentes plebeyas, que se cierra a las fuentes 
comunes y que deja de ser una construcción colectiva de identidad. También desde la política se 
puede volver un mito nocivo. Podemos imaginar, por ejemplo, políticos que vean por sus propios 
intereses, pero expresen el discurso de que el hombre es fantástico y la mujer mexicana es una 
maravilla, y luego se voltean y hacen lo mismo que hacían durante el oscuro periodo neoliberal. 

Entonces, yo quería concluir con una invitación, con la invitación de resguardar y de impulsar a 
futuro el mito del Humanismo Mexicano, pero haciéndonos cargo y haciéndonos responsables de 
defender estas características tan novedosas, tan nuevas y tan poderosas como son la característica 
plebeya, la característica común y la característica de una identidad propia y nacional, pero que 
esté abierto a las demás y abierto al mundo.

Mientras estas tres características sigan vivas y sigan activas, me parece que el mito del Humanismo 
Mexicano va a ser un mito productivo y nos va a ayudar a encontrar formas de liberarnos. Ya esta 
mañana escuchamos, por ejemplo, versiones muy interesantes sobre cómo en el transporte público 
incluso el Humanismo Mexicano puede tener impacto y puede tener impacto sobre nuestra vida 
cotidiana y nuestra vida diaria, siempre y cuando se mantenga su carácter de un mito plebeyo, de 
un mito común y de un mito que cultivemos para la liberación y no para la dominación de unas 
cuantas personas sobre las grandes mayorías. 

Así que termino refrendando lo que decía al principio. Cuando recibí la invitación para este con-
greso, me pareció que era una iniciativa urgente, no simplemente un congreso más sobre una idea 
más, sino un congreso sobre uno de los temas a los que más tenemos que abonar desde las diferen-
tes trincheras que tengamos. Y espero que haya quedado claro a estas alturas que la académica es 
una trinchera muy particular y definitivamente no la más importante del Humanismo Mexicano, 
porque la más importante es, justamente, la de las fuentes plurales que nunca han recibido la aten-
ción que merecían. 

Con eso doy las gracias por escucharme y por invitarme a participar en este gran mosaico nuevo y 
emocionante del Humanismo Mexicano.



42

Referencias

Althusser, L. (2004) “Marxismo y humanismo”, en La revolución teórica de Marx. México: Siglo 
XXI Editores, p. 206. Disponible en: https://ia600309.us.archive.org/8/items/553311_202304/
Althusser%20-%20La%20revoluci%C3%B3n%20te%C3%B3rica%20de%20Marx.pdf. 

Barthes, R. (2006) Mitologías. 1999a ed. México: Siglo XXI Editores. Disponible en: https://ddooss.
org/libros/mitologias_Roland_Barthes.pdf. 

Foucault, M. (2019) Microfísica del poder. Argentina: Siglo XXI Editores. Disponible en: http://
archive.org/details/foucault-michel.-microfisica-del-poder-ocr-2019. 

López Obrador, A.M. (2021) “Conferencia de prensa matutina del presidente Andrés Manuel 
López Obrador”, 14 junio. Disponible en: https://amlo.presidente.gob.mx/14-06-21-version-
estenografica-de-la-conferencia-de-prensa-matutina-del-presidente-andres-manuel-lopez-
obrador/. 

López Obrador, A.M. (2023) “Conferencia de prensa matutina del presidente Andrés Manuel 
López Obrador”, 13 de octubre. Disponible en: https://amlo.presidente.gob.mx/13-10-23-version-
estenografica-de-la-conferencia-de-prensa-matutina-del-presidente-andres-manuel-lopez-
obrador/

Méndez Plancarte, G. (1949) Humanismo mexicano del siglo XVI. México: Ediciones de la 
Universidad Nacional Autónoma de México. Disponible en: https://www.cervantesvirtual.com/
obra/humanismo-mexicano-del-siglo-xvi-934487/.

Villoro, L. (1998) “Sobre la identidad de los pueblos”, en Estado Plural, Pluralidad de Culturas. 
México: Paidós y UNAM (Facultad de Filosofía y Letras, México). 



43



44



45



46



47

INTRODUCCIÓN A LA MESA DE TRABAJO 1

La Mesa 1 del Primer Congreso Estatal de Hu-
manismo Mexicano, dedicada al pensamiento 
latinoamericano y a la hegemonía cultural, evi-
denció que el Humanismo Mexicano no puede 
reducirse a un eslogan coyuntural ni a una fór-
mula doctrinaria cerrada. Más bien, constituye 
un campo de disputa en el que se entrecruzan 
memorias, agravios, esperanzas y críticas en 
torno a la historia de México y de América La-
tina, así como respecto de las formas en que 
concebimos la política y de los sujetos a quie-
nes se reconoce el derecho a ser considerados 
portadores de cultura y dignidad.

A lo largo de las intervenciones se delineó un 
arco histórico que abarca del siglo XIX al XXI, 
pasando por la Revolución Mexicana, los de-
bates de la filosofía de la liberación, la crítica 
decolonial y las luchas contemporáneas de 
mujeres, pueblos originarios y juventudes. 
Dicho recorrido permitió recordar que no 
puede concebirse un Humanismo Mexicano 
desligado de los conflictos reales por la tierra, 
la memoria, la igualdad, la palabra y el acceso 
a la cultura.

1Doctor y maestro en Estudios Mesoamericanos por la Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, licenciado en Historia por la Universidad Autónoma del Estado de México. Presidente de El 
Colegio Mexiquense, A.C. 
Correo electrónico: rmartinez@cmq.edu.mx

Rutas críticas para un 
Humanismo Mexicano 
contemporáneo

Raymundo César Martínez García1

El Colegio Mexiquense, A. C.

Al revisitar la Revolución Mexicana no se la 
presentó como un mito inmóvil, sino como un 
proceso de reconfiguración de sujetos, institu-
ciones y derechos sociales. Esta participación 
subrayó que la Revolución no solo produjo 
héroes de bronce, sino también campesinos, 
mujeres, pueblos indígenas y trabajadores que 
quedaron fuera de la narrativa oficial; de ahí 
la advertencia: si el Humanismo Mexicano se 
convierte en un discurso justificante del poder, 
traicionará su vocación; su fuerza depende de 
mantener viva la incomodidad crítica, la revi-
sión de la historia y la escucha hacia quienes 
han sido sistemáticamente silenciados.

La mesa colocó también a México frente al es-
pejo latinoamericano, reconociéndolo como 
país referente y refugio de exilios, pero que al 
mismo tiempo reproduce formas de colonia-
lidad, racismo, violencia de Estado y extrac-
tivismo semejantes a las del continente. En 
este marco, nombres como Ayotzinapa dejan 
de ser casos aislados para volverse síntoma de 
una dignidad negada. Un Humanismo Mexi-
cano que no se tome en serio la desaparición 

https://inesle.gob.mx/revistaview/32/introduccion-pensamiento-hegemonia

https://inesle.gob.mx/revistaview/33/revolucion-mexicana-derroteros


48

de personas, la violencia contra las mujeres, el 
despojo territorial y la devastación ambiental 
corre el riesgo de volverse ornamental: dice 
"Humanismo", pero aparta la mirada cuando 
la humanidad concreta es agredida.

A partir de estas discusiones se delinearon 
principios ético-políticos para el presente: una 
democracia que vaya más allá del ritual electo-
ral y se viva en la escuela, la familia y las ins-
tituciones; una relación con la naturaleza que 
deje de verla como recurso inagotable; una 
igualdad sustantiva de las mujeres que no apa-
rezca como concesión, sino como fundamento 
de cualquier proyecto democrático, y una no-
ción de soberanía que no sea solo frontera, sino 
capacidad colectiva de pensar, crear y decidir.

La recuperación de figuras como la de Ignacio 
Ramírez recordó que muchas de estas preocu-
paciones están presentes desde el siglo XIX: 
el liberalismo social, la crítica a los privilegios 
corporativos, la educación laica, la injusticia 
en la distribución de la tierra y la subordina-
ción de las mujeres. El Humanismo Mexicano 
tiene raíces profundas; el problema no es su 
inexistencia, sino la distancia entre esa tradi-
ción y nuestras prácticas actuales.

Otra intervención abordó la relación entre ju-
ventudes, territorio y cultura. El simple trayec-
to hacia un centro cultural indígena se planteó 
como metáfora de la desigualdad en el acceso a 
bienes simbólicos: los espacios que preservan 
la memoria de los pueblos originarios suelen 
ser inaccesibles para comunidades y jóvenes. 
Se cuestionó así la hegemonía cultural: ¿quién 
define a la cultura como legítima?, ¿dónde se 
ubican los grandes recintos?, ¿qué lenguas y 
cuerpos son visibles? La justicia cultural así 
vista se señaló como eje indispensable del Hu-
manismo Mexicano: democratizar la cultura 
implica reordenar el territorio, rediseñar po-
líticas, reconocer la creatividad comunitaria y 
abrir rutas reales de acceso simbólico.

A la luz de todo esto, la mesa dibujó un Hu-
manismo Mexicano en construcción, atrave-
sado por tensiones entre memoria y crítica, 
entre unidad latinoamericana y pluralidad de 

experiencias, entre principios universales y 
contextos locales. Su futuro dependerá de evi-
tar convertirse en nueva "historia de bronce" y 
mantenerse como práctica crítica que recuer-
de sin idealizar, piense sin negar las heridas 
y actúe sin olvidar que el centro son las vidas 
concretas del país: mujeres, jóvenes, pueblos 
originarios, trabajadores, defensoras del terri-
torio y víctimas que exigen verdad y justicia.

Instituciones como las que participaron en 
este Congreso, las universidades y las Legis-
laturas tienen la responsabilidad de tender 
puentes entre teoría y política pública, entre 
reflexión y decisión, entre memoria y transfor-
mación como medio para renovar el sentido de 
lo humano en México.



49

MESA DE TRABAJO  1

Muchísimas gracias a todas y todos por acom-
pañarnos. A las instituciones convocantes: al 
Instituto de Estudios Legislativos del Congreso 
del Estado de México (INESLE), que hizo posi-
ble este saque inicial para el Primer Congreso 
de Humanismo Mexicano en el Estado de Mé-
xico; al Colegio Mexiquense, A. C., institución 
que me acoge y es mi casa en estos momentos 
como investigador, y al IAPEM, por sumarse a 
este esfuerzo interinstitucional.

Cuando me comentaron de qué iba a ser la 
mesa (sobre América Latina y la hegemonía 
cultural dentro de las discusiones sobre el 
Humanismo Mexiquense), pensé que podía 
hablar de dos cosas. Me dedico a estudiar la 
Revolución Mexicana y, dentro de ella, a las 
ideas que le dieron forma. Pensé en un pri-
mer momento que les podía hablar sobre las 
repercusiones que tuvo en América Latina la 
Revolución Mexicana como un hecho funda-
mental para entender, por ejemplo, la idea de 

1Doctor en Historia Moderna y Contemporánea por el Instituto Mora; maestro en Estudios Socia-
les por la Universidad Autónoma Metropolitana. Cuenta con un Certificado de Estudios Políticos 
por el Instituto de Estudios Políticos Sciences Po-Rennes y un voluntariado en trabajo de archivo 
en el International Institute for Research and Education de Ámsterdam, así como con cursos de 
especialización en el Centro de Relaciones Internacionales y el Centro de Estudios Históricos del 
Colegio de México. Investigador postdoctoral en El Colegio Mexiquense, A. C. 
Correo electrónico: dbautista@cmq.edu.mx 

La Revolución Mexicana y sus 
derroteros como brújula para 
demarcar al Humanismo 
Mexicano

Diego Bautista Páez1

El Colegio Mexiquense, A. C.

lo latinoamericano que se dio en el siglo XX, 
o la formación de una conciencia de sobera-
nía nacional entre los países de la región, des-
de el Río de la Plata, en Argentina y Uruguay, 
pasando por la Gran Colombia —esa que hoy 
conforman Colombia, Ecuador, Venezuela, 
Panamá y que está asediada en últimos tiem-
pos—, hasta los países de Europa occidental 
como Francia, España, Inglaterra o Rusia. La 
Revolución Mexicana tuvo una importante re-
sonancia a nivel global. 

Y pensé también que el auditorio iba a estar 
conformado por muchos maestros y maes-
tras, entonces opté por un segundo tema: las 
discusiones que ha habido sobre la Revolu-
ción, las discusiones fundamentales en la 
historiografía que nos pueden ayudar como 
brújula para el Humanismo Mexicano. Opté 
por esta segunda vía, y entonces les voy a 
presentar tres grandes rubros desde los que 
la Revolución Mexicana ha sido estudiada y 
debatida durante el siglo XX.

https://inesle.gob.mx/revistaview/33/revolucion-mexicana-derroteros

https://inesle.gob.mx/revistaview/33/revolucion-mexicana-derroteros


50

Vale decir, y la conferencia magistral del doc-
tor Felipe Ávila me ayuda en eso, que la Revo-
lución fue un acontecimiento fundamental en 
la historia del siglo XX a nivel mundial. Es la 
que se considera la primera revolución social 
en todo el mundo y es la primera que consigna, 
como bien nos dijo el doctor Ávila, una suerte 
de segundo constitucionalismo en el cual se 
fijan, en la Constitución de 1917, los derechos 
colectivos. Si la Revolución Francesa había 
fijado los derechos individuales fundamenta-
les, la Revolución Mexicana fija el derecho a la 
educación, al trabajo, a la tierra y a la vivienda.
En ese sentido, hay una amplia conciencia des-
de 1910 de que este es un hecho trascendente. 
Para 1911, un diputado e importante pensador 
de esos años, Luis Cabrera, publicó un artículo 
que se llama "La revolución es la revolución", 
que inaugura el pensamiento y la reflexión 
sobre el acontecimiento y su trascendencia al 
poco tiempo de que se había declarado el Plan 
de San Luis por Francisco I. Madero, el 20 de 
noviembre de 1910.

La historiografía del siglo XX ha visto discu-
siones sobre tres aspectos de la Revolución 
Mexicana a los que me quiero referir: la pe-
riodización de la revolución, es decir, cuándo 
empieza y cuándo acaba; su naturaleza, los 
actores y sujetos sociales principales en este 
acontecimiento, y la tercera, sobre sus memo-
rias y cómo la recordamos, lo cual tiene que 
ver también con el tipo de hegemonía cultural, 
que será otro tema que se aborda en la mesa.

La periodización de la Revolución Mexicana

Muy rápidamente, para pensar en la periodi-
zación, les diría que hay por lo menos cuatro 
periodos propuestos, hay un consenso en que 
1910 es el año de inicio, pero el debate está en 
cuándo acaba. La versión estándar, la versión 
que todas y todos conocemos, es la que dice 
que la Revolución Mexicana va de 1910 a 1917, 
la cual fija su fin con el cambio constitucional 
y la nueva Constitución de Querétaro. Esta pe-
riodización tiene como punto de referencia el 
cambio en las leyes.

Otro más es el que fija el cambio en el Estado, 
el cambio en lo político y la transformación del 

Estado mexicano, que va de 1910 a 1920 o 1921, 
cuando se logra conformar un nuevo gobierno 
medianamente estable y constitucionalmente 
aprobado. Esta es una visión restrictiva de lo po-
lítico, ciertamente, porque tiene que ver sobre 
todo con las transformaciones institucionales.

Me parece que las otras dos periodizaciones 
propuestas abren más el juego a la variedad de 
sujetos y procesos que se vivieron durante esos 
años. La tercera es la que va de 1910 a finales de 
la década de 1920, 1928 específicamente, y que 
tiene que ver con la violencia revolucionaria 
y las confrontaciones que hubo durante esos 
años como el hilo conductor del periodo. Esta 
acabaría con el asesinato de Álvaro Obregón 
como uno de los últimos generales y caudillos.

Y la que a mí me parece más fructífera para el 
Humanismo Mexicano es aquella que sitúa el 
fin de la Revolución Mexicana en 1940, sobre 
todo propuesta por un historiador inglés que 
se llama Alan Knight, quien plantea a la Re-
volución Mexicana fundamentalmente como 
un cambio social y cultural en el pueblo de 
México.  Esta interpretación desplaza el lente 
a una amplia variedad de actores; desplaza el 
lente de los caudillos y los militares o civiles 
hacia los grandes contingentes sociales que 
participaron: a los campesinos, a los traba-
jadores, a las mujeres, a los trabajadores mi-
grantes que estuvieron de los dos lados de la 
frontera (Knight, 1986).

Esta periodización invita a pensar, por ejemplo, 
en la Revolución Mexicana como una revolu-
ción binacional, no solo que se dio en territorio 
mexicano, sino que buena parte de sus aconte-
cimientos y sus sujetos se desarrollaron en lo 
que hoy es el sur de Estados Unidos, pero que 
fue territorio mexicano arrebatado en el siglo 
XIX. Esta periodización me parece que permite 
un arco más amplio para pensar al Humanis-
mo que hoy queremos definir y proponer.

La naturaleza de la Revolución Mexicana

El segundo es el debate sobre la naturale-
za de la Revolución, sobre eso ha corrido 
muchísima tinta. Yo solo diría que existen 



51

MESA DE TRABAJO  1

tres grandes visiones: si fue una revolución 
social profunda, una reforma política o un 
movimiento de élites.

En primer lugar está la postura del revisionis-
mo, representada por Françoise-Xavier Gue-
rra, quien sostiene que la Revolución fue, en 
primer lugar, una transformación política, 
centrada en derrocar el régimen porfirista y 
establecer un sistema republicano, un cam-
bio que, en su momento, se interpretó como la 
culminación de un proceso de modernización 
frente al "antiguo régimen" (Guerra, 1995). Es 
una visión que me parece restrictiva, porque 
justo sitúa a los actores principales en el senti-
do acotado de los políticos, los militares (todos 
hombres, por supuesto). 

Las siguientes plantean perspectivas más am-
plias. El propio Alan Knight propone que esta 
fue una revolución social y, por ende, tiene las 
implicaciones que ya les hablaba sobre el pe-
riodo, de abrir el ojo a una serie de actores so-
ciales que vendrían desde abajo.

La tercera es la de John Womack, un autor esta-
dounidense que, a partir de estudiar al Ejército 
Libertador del Sur, y en específico a Emiliano 
Zapata, localiza toda una serie de eventos lo-
cales, insurrecciones localizadas, asonadas mi-
litares y huelgas, como el encadenamiento de 
varios procesos sociales que merecen ser estu-
diados de manera particular y local (Womack, 
1970). Y esa me parece que también es una for-
ma productiva de localizar nuevos sujetos más 
allá de la historia estándar que conocemos de 
la Revolución.

Las memorias de la Revolución Mexicana

Y, por último, y para concluir, plantearé la idea 
de cómo hemos estudiado la Revolución y 
cómo la hemos evocado. Vale la pena pensarla 
en tres grandes momentos. En las décadas del 
30 y el 40, sobre todo sus participantes, hicie-
ron una serie de crónicas y testimonios sobre 
lo que ocurrió. Después fue utilizada en los 
sexenios de Ávila Camacho y Miguel Alemán, 
como una suerte de retórica oficial, relato ins-
titucional, en la que delimitaban que la Revo-

lución había sido el antecedente necesario de 
lo que fue el priismo.

En ese sentido, los historiadores profesiona-
les, hacia la segunda mitad del siglo XX, han 
estado luchando por abrir y cuestionar esta 
suerte de "historia de bronce" que se construyó 
durante muchos años, donde utilizamos al pa-
sado para legitimar al presente.

Esto me parece que es un llamado a pensar 
críticamente lo que tendría que contener el 
Humanismo Mexicano, no solo como justifica-
ción, sino como una mirada curiosa e intere-
sada para problematizar nuestro presente. En 
ese sentido, creo que la historia de la Revolu-
ción Mexicana, de sus periodos, los debates so-
bre su naturaleza y cómo la evocamos y recor-
damos, tiene mucho que aportar a este debate 
que tenemos sobre qué es y cómo se conforma 
el Humanismo Mexicano.

Muchas gracias.



52

Referencias

Cockroft, J. D. (1971) Precursores intelectuales de la Revolución mexicana, 1900-1913, Siglo XXI.

Guerra, F.-X. (1995) México: del antiguo régimen a la revolución. México: Fondo de Cultura 
Económica. Disponible en:
http://archive.org/details/guerra-f.-x.-mexico-del-antiguo-regimen-a-la-revolucion.-tomo-i-
ocr-1991 (Consultado: el 20 de noviembre de 2025).

Knight, A. (1986) The Mexican Revolution. University of Nebraska Press. Disponible en: 
http://archive.org/details/mexicanrevolutio0000knig.

Lemus, L. (2017). Para institucionalizar a la Revolución mexicana: los cursos de invierno 
de 1955, tesis doctoral, UAM-Azcapotzalco. 

Womack, J. (1970) “Los pueblos y las aldeas se suman a Madero”, en Zapata y la Revolución 
mexicana. México: Siglo XXI Editores, pp. 66–94. Disponible en: https://ia800700.us.archive.
org/24/items/3336669874/John%20Womack.%20Zapata%20y%20la%20revoluci%C3%B3n%20
mexicana.pdf.



53

MESA DE TRABAJO  1

Muchas gracias. Les agradezco a todos su asis-
tencia, también la invitación a estar en este 
congreso de Humanismo Mexicano; al Insti-
tuto de Estudios Legislativos del Congreso del 
Estado de México (INESLE), por supuesto, que 
organizó este evento.

Me voy a apegar más al texto. Este texto viene 
del ensayo con el que concursé y gané el ter-
cer lugar del Primer Concurso Universitario de 
Ensayo "El Humanismo Mexicano" Lo modifi-
qué porque iba a ser muy extenso para traerlo 
aquí y exponerlo, pero quiero iniciar diciendo 
que hablar del pensamiento latinoamericano 
es adentrarse en un territorio lleno de espejos 
y abismos, donde las ideas sobre identidad, 
emancipación y modernidad se reflejan y con-
frontan a lo largo de dos siglos de historia.

América Latina ha buscado definirse a sí mis-
ma frente a la herencia colonial y las nuevas 

1Doctorante en Historia y Etnohistoria por la Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH); 
maestro en Historia y Etnohistoria por la misma institución, y maestro en Educación por UCIC. 
Es licenciado en Comunicación por la Universidad Privada del Estado de México (UPEM) y estu-
diante en la licenciatura en Psicología en la Universidad Digital del Estado de México (UDEMEX). 
Correo electrónico: antonllampallas@gmail.com

Entre espejos y abismos:
diálogos y tensiones del 
pensamiento latinoamericano 
y los intelectuales mexicanos

Eduardo Antonio Godínez Llampallas1

Ganador del tercer lugar del Primer Concurso 
Universitario de Ensayo “El Humanismo Mexicano”

formas de dependencia global, mientras Mé-
xico ha ocupado un lugar ambiguo dentro de 
este proceso: a veces faro intelectual del conti-
nente, otras, espacio de distancia y contradic-
ción. Desde los ideales bolivarianos de unidad 
hasta las corrientes de la filosofía de la libera-
ción y la crítica decolonial, las relaciones entre 
México y América Latina han oscilado entre la 
afinidad solidaria y el desencuentro histórico.

Esta ponencia propone leer esas relaciones 
como un campo de tensión dialéctica: Méxi-
co como un espejo de las utopías continenta-
les (la Revolución, el mestizaje, la liberación), 
pero también como abismo donde se expresan 
las fracturas de la modernidad. Analizar estos 
diálogos y conflictos permite reconocer que el 
pensamiento latinoamericano no es una voz 
unificada, sino una polifonía de experiencias y 
resistencias. En esa pluralidad se juega hoy la 
posibilidad de imaginar un horizonte común 

https://inesle.gob.mx/revistaview/34/espejos-abismos-pensamiento-latinoamericano

https://inesle.gob.mx/revistaview/34/espejos-abismos-pensamiento-latinoamericano


54

de justicia, memoria y emancipación para 
América Latina.

El mito roto de la unidad y el espejo del 
mestizaje

El mito de la unidad latinoamericana ha sido, 
desde el siglo XIX, una promesa tan necesaria 
como imposible. Simón Bolívar, José Martí y 
José Vasconcelos imaginaron un continente 
unido por la historia y el espíritu, pero los pro-
cesos políticos y culturales revelaron pronto 
que esa "patria grande" era más un horizonte 
que una realidad concreta.

Bolívar veía en la integración una necesidad 
vital frente al poder colonial y las nuevas he-
gemonías emergentes. En su Carta de Jamaica 
(1815) advirtió con claridad que el peligro de 
América no eran solo los imperios europeos, 
sino las divisiones internas: "La unidad de 
nuestros pueblos no es simple quimera; pero si 
no nos unimos, seremos presa de las potencias 
extranjeras" (Bolívar, 1815).

José Martí, medio siglo después, intentó re-
novar aquel ideal desde una sensibilidad 
cultural y política distinta. En Nuestra Amé-
rica (1891), escribió: "No hay batalla entre la 
civilización y la barbarie, sino entre la falsa 
erudición y la naturaleza" (Martí, 2005). Martí 
nos invitaba a pensar desde nuestras propias 
raíces, desde las montañas, los pueblos y la 
historia mestiza. Su llamado fue una crítica 
anticipada al eurocentrismo.

Es importante hacer una aclaración aquí: 
creo que parte de esta problemática de no en-
tender el Humanismo latinoamericano radi-
ca en que no volteamos a ver a esos lugares, 
a esas zonas rurales, a esos pueblos ubicados 
en la montaña, en las zonas más alejadas, a 
esa sociedad vulnerable, porque es una socie-
dad vulnerada por todos estos conflictos, que 
al final no han sido más que una utopía en 
el imaginario de toda una sociedad y, sobre 
todo, en Latinoamérica.

La filosofía de la identidad y la liberación

Durante el siglo XX, la reflexión latinoame-
ricana dio un paso decisivo: ya no se trataba 

solo de imaginar una unidad política, sino de 
pensar filosóficamente quiénes éramos. Mé-
xico jugó un papel clave en este giro.

Samuel Ramos, con El perfil del hombre y la 
cultura en México (1934), abrió una pregunta 
fundacional: ¿cómo se forma la subjetividad 
del mexicano en una historia de inferiori-
zación? Ramos diagnosticó una "conciencia 
fracturada" entre el deseo de europeización y 
la herencia indígena (Ramos, 2002). Su tesis 
del "complejo de inferioridad" fue polémica, 
pero también pionera en pensar la psicología 
cultural como reflejo de una historia de do-
minación.

Leopoldo Zea retomó esa inquietud y la llevó 
al plano filosófico y continental. En América 
como conciencia (1953) propuso una filosofía 
que partiera de la experiencia histórica del 
continente: "Pensar América desde América" 
(Zea, 2024). Zea comprendió que la emanci-
pación debía ser no solo política, sino episté-
mica. A través de él, México se convirtió en un 
nodo articulador de debates sobre la identi-
dad y la libertad. 

La praxis radical de la Revolución al zapatismo

El pensamiento latinoamericano no se ha 
construido solamente en las aulas o en los li-
bros, sino en las luchas. En este sentido, Mé-
xico ha sido un referente central.

La Revolución Mexicana de 1910 no fue úni-
camente un conflicto armado; fue una revo-
lución del imaginario. Por primera vez, la 
consigna de justicia social y reparto de la tie-
rra se convirtió en bandera continental. Emi-
liano Zapata sintetizó esa esperanza en una 
frase que trascendió fronteras: "La tierra es de 
quien la trabaja".

El impacto de la Revolución se extendió rápi-
damente: inspiró a José Carlos Mariátegui en 
Perú, a Farabundo Martí en El Salvador y a 
Augusto César Sandino en Nicaragua. 

En palabras de Mariátegui, "México abrió la 
posibilidad de un socialismo indoamericano, 
nacido de la tierra".



55

MESA DE TRABAJO  1

Es importante señalar que México ha sido el 
espacio de muchas voces en Latinoamérica, 
de muchos movimientos que se lograron y 
que finalmente tuvieron un impacto en mu-
chos países de América Latina.

Décadas después, en 1994, la historia pareció 
repetirse con un giro inesperado. El mismo 
día en que entró en vigor el Tratado de Libre 
Comercio de América del Norte (TLCAN), se 
levantó en Chiapas el Ejército Zapatista de Li-
beración Nacional (EZLN).

Fue un acto de profunda carga simbólica: 
mientras el Estado mexicano sellaba su in-
tegración al Norte, los pueblos mayas del su-
reste se revelaban en nombre de la dignidad. 
El subcomandante Marcos lo resumió así: 
"Mientras ellos globalizan el poder, nosotros 
globalizamos la resistencia".

El zapatismo no buscó tomar el poder, sino 
crear una nueva política: "un mundo donde 
quepan muchos mundos". Su mensaje tras-
cendió las fronteras nacionales y se conectó 
con movimientos indígenas, feministas y an-
tiglobalización en todo el planeta.

La decolonialidad y la violencia

Para ir cerrando, comentaré esta parte muy 
interesante que tiene que ver con finales del 
siglo XX y el siglo XXI. 

El siglo XXI ha desnudado las fracturas más 
profundas de la modernidad latinoamerica-
na. México, que durante décadas se vio como 
"la excepción estable" frente a las dictaduras 
del sur, hoy comparte los mismos signos de 
crisis: violencia estructural, desapariciones, 
corrupción e impunidad.

El caso Ayotzinapa (2014), con los 43 estu-
diantes desaparecidos, marcó un punto de no 
retorno. El país entero se vio en el espejo del 
dolor continental: como en Argentina, Chile 
o Colombia, la violencia del Estado reveló 
que la colonialidad sigue operando bajo nue-
vas formas.

En este contexto, el pensamiento decolonial 
ha ofrecido herramientas para comprender 
y resistir. Aníbal Quijano nos recuerda que 
"la colonialidad del poder persiste más allá 
del fin del colonialismo político" (Quijano, 
2000). Walter Mignolo propone la "desobe-
diencia epistémica" como un acto de libera-
ción del pensamiento, un volver a mirar des-
de las heridas coloniales.

En México, estas ideas se entrelazan con la 
experiencia viva de los pueblos originarios, 
los feminismos comunitarios y los movi-
mientos por la justicia.

Como afirma Rita Segato (2016), "la guerra 
contra las mujeres es el laboratorio del nuevo 
orden de la violencia global". Esta perspectiva 
coloca el cuerpo, el territorio y la vida en el 
centro del debate ético, extendiendo la filoso-
fía de la liberación hacia una ética feminista 
y decolonial.

La violencia contemporánea no es solo física, 
es epistémica, simbólica y ecológica. México, 
atravesado por el extractivismo y la devasta-
ción ambiental, comparte con América Lati-
na una crisis civilizatoria. En este sentido, la 
crítica decolonial no se limita a denunciar, 
sino a imaginar otros horizontes de vida.

El recorrido por las ideas y tensiones del 
pensamiento latinoamericano revela que la 
relación entre México y el continente no ha 
sido de continuidad armónica, sino de diálo-
go crítico y contradicción fecunda. México ha 
representado, en distintos momentos, tanto el 
espejo de las utopías continentales —con su 
Revolución, su filosofía de la liberación y su 
tradición mestiza—, como el abismo donde 
se evidencian las limitaciones de esos ideales 
frente a la desigualdad, la violencia y la co-
lonialidad persistente. Desde Bolívar hasta 
Dussel, desde Vasconcelos hasta el zapatismo, 
el pensamiento mexicano ha ofrecido aportes 
decisivos al imaginario latinoamericano, pero 
también ha reproducido sus propias jerar-
quías y silencios. 

En la actualidad, los giros decoloniales y las 
luchas sociales —feministas, indígenas y 



56

ambientales— reconfiguran ese diálogo, des-
plazando el centro hacia las voces histórica-
mente excluidas. La tarea del pensamiento 
latinoamericano, más que buscar una unidad 
abstracta, consiste en sostener la tensión en-
tre la diversidad y la emancipación, entre la 
memoria y el futuro. México, en su doble con-
dición de espejo y abismo, sigue siendo un 
espacio desde el cual pensar críticamente la 
modernidad y reinventar, desde la diferencia, 
los caminos posibles de una América Latina 
plural y liberadora.

Por último, quiero decir: todo pensamiento 
verdaderamente humano nace del reconoci-
miento del otro y se sostiene en la esperanza 
de un mundo más justo y solidario.

Muchas gracias.

Referencias

Bolívar, S. (1815) “Carta de Jamaica”. Disponible 
en: https://www.memoriapoliticademexico.
org/Textos/1Independencia/1815-SB.CJ.html 
(Consultado: el 26 de noviembre de 2025).

Martí, J. (2005) Nuestra América. Venezuela: 
Biblioteca Ayacucho. Disponible en: 
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.
ar/bitstream/CLACSO/15321/1/Nuestra_
America_Jose_Marti.pdf. 

Quijano, A. (2000) “Colonialidad del poder, 
eurocentrismo y América Latina”, en E. 
Lander (ed.) La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales 
Perspectivas latinoamericanas. Ediciones, 
pp. 201–246. Disponible en: https://biblioteca-
repos i to r io .c lacso.edu .a r/b i ts t ream/
CLACSO/14087/1/lander.pdf.

Ramos, S. (2002) El perfil del hombre 
y la cultura en México. México: 
Colección Austral. Disponible en: https://
zoonpol i t ikonmx.wordpress .com/wp-
content/uploads/2012/07/samuel-ramos-
el-perfil-del-hombre-y-la-cultura-en-mexico.
pdf.

Segato, R.L. (2016) La guerra contra las 
mujeres. Madrid: Traficantes de Sueños. 
Disponible en: https://traficantes.net/sites/
default/files/pdfs/map45_segato_web.pdf. 

Zea, L. (2024) América como conciencia. 
México: Universidad Nacional Autónoma 
de México. Disponible en: https://
ru.atheneadigital .f i los.unam.mx/jspui/
b i t s t r e a m / F F Y L _ U N A M / 1 0 9 5 4 / 1 /
America%20como%20conciencia-.pdf. 



57

MESA DE TRABAJO  1

Muchas gracias. Mi ensayo se titula "Principios 
humanistas desde el pensamiento latinoame-
ricano" y recurrí a autores como José María 
Heredia, Melchor Ocampo, Octavio Paz, Mora 
y algunas ideas filosóficas de Aristóteles y de 
Platón, en conjunto con el diálogo del México 
contemporáneo.

Este ensayo propone una reflexión crítica de 10 
principios humanistas que articulan una pro-
puesta ética y política para el México contempo-
ráneo2, y parte de la premisa de que la política es 
una forma de amor al otro, compuesta por nocio-
nes de igualdad, virtud, soberanía y bien común. 
Por lo tanto, nos centraremos en un tejido de polí-
tica, de ética y de historia; a la política la veremos 
como el arte de tejer justicia en la estructura de lo 
cotidiano; a la historia, como un espejo que nos 
permite hacer críticas y es la base para compren-
der las decisiones que han configurado la reali-
dad presente, y a la ética, no como un lujo intelec-

1Estudiante de la licenciatura en Historia de la Universidad Autónoma del Estado de México. 
Correo electrónico: fabidjeon111102@gmail.com
2. Para alcanzar la prosperidad compartida, primero los pobres; 2.  No puede haber gobierno 
rico con pueblo pobre; 3. Los gobernantes deben ser honrados y honestos; 4. La democracia 
es el gobierno del pueblo y para el pueblo; 5. Prohibido prohibir la libertad es esencia de la 
democracia; 6. El desarrollo y el bienestar del pueblo solo pueden fortalecerse con el cuidado 
del medio ambiente y los recursos naturales; 7. Las mujeres tenemos derecho a la igualdad 
sustantiva; 8. México es un país soberano, independiente, libre y democrático; 9. La política se 
hace con amor, no con odio; 10. Condenamos el clasismo, el racismo, el machismo y cualquier 
forma de discriminación.

Principios humanistas desde el 
pensamiento latinoamericano: 
Heredia, Ocampo, Paz y Platón 
en diálogo con el México actual

Fabiola Ortega Trujillo1

Universidad Autónoma del Estado de México

tual, sino como la capacidad de vivir bien con uno 
mismo para poder estar bien con los demás. Por 
cuestiones de tiempo no voy a poder enunciar los 
10 principios humanistas, pero elegí cuatro que, 
desde mi perspectiva, nos pueden ayudar.

El primero dice: la democracia es el gobierno 
del pueblo y para el pueblo. La democracia es 
más que un sistema electoral, es una expresión 
histórica del anhelo humano por la dignidad, 
la justicia y la participación. La voluntad ge-
neral es la expresión de soberanía popular, y 
dicho principio debe vivirse en la vida cotidia-
na, en la educación, en la justicia y en las de-
cisiones públicas. Es decir, que la democracia 
no solamente se puede enfrascar en el derecho 
o la participación al voto, sino que se tiene que 
ejercer todos los días para que el pueblo sea 
incluido en las decisiones que se toman en la 
nación y solamente así pueda ser consciente 
de su paso por la historia.

https://inesle.gob.mx/revistaview/35/principios-humanistas-latinoamerica

https://inesle.gob.mx/revistaview/35/principios-humanistas-latinoamerica


58

El segundo principio es: el desarrollo y el bien-
estar del pueblo solo pueden fortalecerse con 
el cuidado del medio ambiente y los recursos 
naturales. Dicho principio replantea nuestra 
relación con la naturaleza, pero ya no como 
sus dominadores, sino como parte de ella. 

El cuidado del medio ambiente no es solo un 
mandato técnico o una moda política, es un 
imperativo ético, casi espiritual y aquí entra 
con el peso de la Historia el pensamiento de 
José María Heredia: "Hay hombres cuya virtud 
no es la honradez vulgar, que consiste en cum-
plir exactamente los deberes de cada estado, 
sino un impulso del alma que los lleva hacia 
el bien, a expensas de su tranquilidad y de su 
vida. Estos hombres se elevan sobre los otros 
pero, ¿de qué sirven a la sociedad? Como las 
montañas en la naturaleza, como los monu-
mentos gigantescos en los artes, salen de las 
proporciones comunes y se les contempla con 
admiración pavorosa" (Heredia, 1832).

Es decir, quienes tienen una sensibilidad mo-
ral superior, que sacrifican su comodidad por 
el bien común, son admirados, pero también 
marginados. ¿No es acaso lo mismo que le ocu-
rre hoy a quienes defienden ríos, manglares, 
bosques, pueblos originarios y tierras sagra-
das? Se les celebra en el discurso y se les per-
sigue en la práctica. La sociedad prefiere mirar 
con asombro a sus mejores almas, en lugar de 
seguir su ejemplo. 

Hoy más que nunca necesitamos montañas 
humanas: personas dispuestas a frenar su pro-
pia comodidad por el bien común, porque si 
no cambiamos el modo en el que vivimos con 
la Tierra, la Tierra dejará de vivir con nosotros.

El tercer principio es: las mujeres tenemos 
derecho a la igualdad sustantiva. Este princi-
pio no es una petición, es una exigencia ética, 
histórica y ontológica. No se trata únicamente 
de garantizar los mismos derechos en el papel, 
sino de transformar las estructuras culturales, 
políticas y simbólicas que han reducido a la 
mujer al margen del discurso de la ciudadanía 
y del poder.

La igualdad sustantiva implica que dejemos 
de ver a la mujer como la otra y comencemos 

a verla como la mitad del mundo, del pensa-
miento, de la creación, del porvenir. Por tanto, 
dicho principio nos llama, entonces, a un cam-
bio radical de mirada: no más mujer ausente; 
lo que reclama no es un favor, sino el lugar 
legítimo que corresponde a la conciencia, a la 
voz, a la creación, porque sin las mujeres —to-
das— no hay democracia, no hay nación, no 
hay humanidad.

El cuarto principio es: México es un país li-
bre, soberano, independiente y democrático. 
Este principio no solamente es una afirmación 
política o jurídica, sino que es memoria viva 
y responsabilidad histórica. La soberanía no 
es un dato, es una conquista que costó ríos de 
sangre, generaciones de lucha, esperanzas en-
cendidas, etcétera.

La soberanía de México se demuestra no solo 
en sus fronteras, sino en su capacidad para 
producir saber, belleza, arte, conciencia. Un 
pueblo libre es un pueblo que piensa, que 
crea y que imagina. En esta misma línea, He-
redia exhorta: "Los padres de la Independen-
cia nos impusieron el deber de conservar la 
prosperidad y la gloria de la nación". No so-
mos herederos pasivos, sino continuadores 
activos en la construcción de una nación li-
bre, justa y digna. 

La soberanía no se agradece, se ejerce; la inde-
pendencia no se celebra, se defiende; la demo-
cracia no se enuncia, se vive, Heredia no habla 
desde el pasado, nos habla al oído del presen-
te, con la voz encendida de la patria; nos exige 
no renunciar a nuestra memoria, ni tampoco a 
nuestro porvenir.

Estos principios humanistas no son una utopía 
o una idealización, sino una forma de enten-
der y construir nuestra nación. El Humanis-
mo no ofrece respuestas definitivas, pero nos 
obliga a mirar de frente, a no callar y a seguir 
preguntando, y en este ejercicio, tal vez, nos 
acerquemos no solo a una sociedad más justa, 
sino también a una vida más digna  para todos.



59

MESA DE TRABAJO  1

El 11 de marzo de 1990 terminó formalmente 
la dictadura cívico-militar en Chile, liderada 
por Augusto Pinochet. Después de 17 años de 
represión y violencia, la ciudadanía (vía elec-
toral) se impuso ante el pinochetismo obli-
gándolo a retirarse según lo dispuesto por su  
propio  itinerario  constitucional. La transición 
a la democracia en Chile se situó en la tercera 
ola de democratizaciones de finales del siglo 
XX, cuyas características respondieron tanto 
a la cultura y práctica política y la imposición 
del sistema económico como a las directrices 
internacionales marcadas por Estados Unidos. 
Producto de estas particularidades, el proce-
so transicional fue evaluado como un éxito 
en América Latina porque la política chilena 
mostró un alto grado de madurez, cuya efec-
tividad se reflejó, según Sehnbruch y Siavelis 
(2014), en la construcción de consensos entre 
los partidos políticos, el gobierno y los grupos 
sociales-económicos poderosos. Esto se debió 
a que las élites partidistas se constituyeron en 

1Doctora y maestra en Estudios Latinoamericanos, y licenciada en Derecho por la Universidad 
Autónoma del Estado de México; profesora-investigadora posdoctoral de la Secretaría de 
Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación adscrita a El Colegio Mexiquense, A.C. y docente 
feminista en la Universidad Autónoma del Estado de México. 
Correo electrónico: femartinez@cmq.edu.mx

Humanismo y justicia social 
desde la óptica latinoamericana. 
El caso chileno

Fátima Esther Martínez Mejía1

El Colegio Mexiquense, A.C.

modelos institucionales (W. Drake y Jaksic, 
1999; Couso y Tohá, 2008), por lo que no hubo 
derrumbe económico, descrédito militar, uso 
de la violencia ni colapso institucional; por lo 
contrario, el poder se entregó en paz y orden. 
Este triunfo también fue consecuencia de que 
una vez que la Concertación de Partidos por 
la Democracia (coalición de partidos políticos 
de centro) dirigió el país, mantuvo un ambien-
te armónico para gobernar, conservó el statu 
quo y una “visión para combinar la gestión de 
políticas públicas con una demostración de 
resultados positivos” (Angell, 2014), a pesar de 
que su actuar estuvo bloqueado por la demo-
cracia protegida, la cual condicionó su capaci-
dad transformadora si no lograba pactar con la 
oposición heredera de la dictadura instaurada 
en el Congreso.

La democracia protegida se hizo valer por los 
enclaves o cerrojos autoritarios que fueron 
proscripciones constitucionales, políticas, ju-

https://inesle.gob.mx/revistaview/36/humanismo-justiciasocial-chile

https://inesle.gob.mx/revistaview/36/humanismo-justiciasocial-chile


60

rídicas y electorales que limitaron y debilita-
ron el sistema institucional. Estas figuras ge-
neraron una transición incompleta al otorgar 
rango político a los militares, poder de veto a 
la derecha, así como el alto déficit democrático 
que retrasó la consolidación de la democracia 
(Atria Lemaitre, 2013; Garretón, 1987). Además, 
se inauguró una forma de hacer política “de lo 
posible” desde las élites partidistas desplazan-
do a la sociedad, lo que derivó poco a poco en 
una crisis de representatividad. La mayoría de 
los enclaves fueron eliminados con la reforma 
constitucional promulgada por el expresiden-
te Ricardo Lagos en 2005; sin embargo, la es-
tructura pinochetista no desapareció del todo, 
porque aún persisten elementos como la mer-
cantilización de los derechos humanos que 
fueron cuestionados con las movilizaciones 
de 2006, pero que tuvieron su máxima expre-
sión en 2019, lo que llevó a iniciar un proceso 
constituyente que lamentablemente fracasó, 
aunque la fuerza ciudadana organizada fue 
un ejemplo de la lucha de los grupos históri-
camente marginados por construir un Estado 
con los ejes articuladores de la justicia social y 
la dignidad humana.

El proceso constituyente de Chile

Los movimientos sociales en Chile influyeron 
en el proceso de transición a la democracia. 
Tanto la acción colectiva de la década de los 
ochenta que se opuso a la dictadura neoliberal 
y violadora de derechos humanos, como los 
movimientos ocurridos desde la década de los 
noventa hasta la actualidad, se han planteado 
la modificación y/o erradicación del proyecto 
pinochetista perpetuado en democracia con el 
objetivo de cuestionar el orden político, social 
y económico establecido. En este caso, aunque 
son diferentes y con condiciones disímiles, los 
movimientos sociales nacionales y las olas de 
protesta, desde la década de los ochenta hasta 
la actualidad han generado debates, cambios 
de actitudes públicas y reformas políticas para 
desaparecer la herencia autoritaria e ir cons-
truyendo un régimen democrático. 

En el caso de Chile, la efervescencia social y la 
apropiación del espacio público se han presen-

tado como una forma de hacer política distinta 
a la encarnada por la transición caracterizada 
por el acuerdo y la negociación entre las élites 
para mantener la estabilidad institucional y la 
gobernabilidad. El hartazgo, la exclusión y la 
marginación en la que la ciudadanía y las per-
sonas más desfavorecidas han estado desde la 
dictadura llevó, en octubre de 2019, al grito co-
lectivo “¡Chile despertó!” y “¡No son 30 pesos, 
son 30 años!”. Esto abrió la posibilidad de par-
ticipar abierta y colectivamente en la discusión 
de las decisiones fundamentales del país. Estas 
expresiones fueron reclamos sociales de los 
históricamente oprimidos y silenciados por el 
discurso y la acción política de la Concertación 
y sus grupos derivados con la derecha, además 
de convertirse en la bandera contra la vio-
lencia directa, estructural y cultural del siglo 
XXI. Sin embargo, las personas pinochetistas 
y la derecha no cedieron espacios, al contra-
rio, expresaron que el enemigo “está dispuesto 
a quemar hospitales, nuestras estaciones de 
metro, nuestros supermercados con el único 
propósito de producir el mayor daño posible” 
(Presidente Piñera: “Estamos en guerra contra un 
enemigo poderoso”, 2019). Esta posición cerrada 
y conservadora del statu quo ha sido clásica de 
los regímenes violadores de derechos huma-
nos que someten a las y los más marginados a 
una visión del mundo ajena a sus realidades y 
necesidades. 

Las reformas constitucionales o la promulga-
ción de nuevas constituciones permiten supe-
rar el régimen anterior y avanzar de manera 
radical en el cambio transicional. Las consti-
tuciones colocan límites expresos que señalan 
elementos básicos para la unidad nacional, los 
consensos entre las fuerzas políticas se esta-
blecen según se definen los intereses, “la ideo-
logía de cada grupo sienta las bases de lo que 
será discutido y lo que se rechazará o aprobará 
en el hemiciclo” (Saldaña, 2010). En el caso chi-
leno se tuvo que esperar más de tres décadas 
para desprenderse de la herencia autoritaria, 
pero con el estallido social de 2019, que derivó 
en el triunfo del “Apruebo”, se dio la instala-
ción de la Convención Constitucional para 
construir la propuesta de concretar un nuevo 
pacto social, cuya oferta fue organizar un Es-



61

tado social y democrático de derecho, plurina-
cional, intercultural, feminista, regional y eco-
lógico, para constituir una república paritaria, 
solidaria e inclusiva que garantizara el derecho 
a la verdad, la justicia, la reparación integral, 
la garantía de no repetición y la memoria por 
graves violaciones a derechos humanos. 

La nueva constitución pretendió ser el espa-
cio político en donde las fuerzas sociales tan-
to de derecha como de izquierda buscaran 
afianzar sus propios proyectos. Por un lado, 
los sectores vinculados al régimen dictato-
rial aprovecharon el espacio constitucional 
para garantizar ciertas formas de control y 
dominio. Por el otro, se intentó consolidar las 
posiciones democráticas que la sociedad chi-
lena ha venido reclamando durante un largo 
tiempo. Así, más de 200 organizaciones de de-
rechos humanos, entre ellas agrupaciones de 
familiares de detenidos desaparecidos, eje-
cutados políticos, sobrevivientes de prisión 
y tortura, personas exoneradas y exiliadas 
por la dictadura, entre otras vinculadas a la 
verdad, justicia, reparación, garantía de no 
repetición y memoria por violaciones de los 
derechos humanos, se alinearon para invitar 
a votar por el “Apruebo” de la nueva constitu-
ción el 4 de septiembre de 2022. 

Aporte del proceso constituyente chileno al 
Humanismo latinoamericano 

Con la inauguración del proceso constituyen-
te que nació por el estallido social, la flama de 
la esperanza brilló con mayor intensidad. Las 
víctimas de la dictadura se hicieron escuchar 
en la voz colectiva de ¡Chile despertó! Sí, vícti-
mas reclamando el espacio público haciendo 
de las calles un lugar común. Aunque no solo 
fueron las víctimas de exilio, prisión, tortura, 
sobrevivientes y familiares, fueron personas 
que se hicieron víctimas en el transcurso de la 
transición, en la democracia de acuerdos que 
continuó administrando el sistema neoliberal. 
A pesar de que la propuesta constitucional he-
cha desde la ciudadanía apelaba a un país más 
igualitario y con un profundo sentimiento de 
solidaridad, paridad, feminismo, defensa de 
los derechos sociales y ambientales, el rechazo 

se impuso. Las razones de esta respuesta social 
merecen un estudio independiente. Pero no 
todo está perdido, porque este esfuerzo masi-
vo representó el potencial de la participación 
ciudadana como transformadora de un país 
que busca ser democrático y que las reformas 
institucionales como garantías de no repeti-
ción son posibles. Así el Humanismo intentó 
constitucionalizarse.  

A modo de conclusión

A pesar de no aprobarse la propuesta de Cons-
titución en 2023, el intento por crearla fue una 
victoria de responsabilidad ciudadana que 
buscó romper el esquema de despojo de los 
derechos sociales que se aferra a no desapare-
cer. El proceso constituyente por sí mismo fue 
un triunfo de los principios del Humanismo 
para construir una sociedad más justa y equi-
tativa, porque la ciudadanía se interesó en lo 
público, se politizó y debatió. Sin embargo, 
hubo muchos embates en el camino, desinfor-
mación, campañas de miedo, poderes fácticos 
y la derecha que no desean que el poder que 
conserva sea tomado por la ciudadanía. La-
mentablemente, los derechos que se propo-
nía reconocer no se concretaron en la máxima 
norma que rige el país, pero el triunfo está en 
que nunca más la ciudadanía dejará su lugar 
como protagonista en lo político.

La negación del proyecto por parte de la ciu-
dadanía no puede solo catalogarse como un 
fracaso de la izquierda, del gobierno de Ga-
briel Boric o incluso por ser una constitución 
“demasiado progresista”, existe una respuesta 
más profunda y estructural que se entrelaza 
con la crisis producto de la pandemia del co-
ronavirus SARS-CoV-2 en 2019, la crisis econó-
mica durante el gobierno de Sebastián Piñera, 
la crisis migratoria, la inseguridad en aumen-
to, el pinochetismo vivo y renovado, así como 
la campaña sesgada y de desinformación de 
los medios de comunicación, que en su mayo-
ría pertenecen a la derecha. El gran reto es si 
la acción colectiva tendrá la suficiente fuerza 
para ganar un país más justo e igualitario. La-
mentablemente, hubo un paso atrás cuando 
el proceso constituyente fue absorbido por la 



62

política tradicional formada durante la tran-
sición, donde los partidos políticos se convir-
tieron en los protagonistas y no la ciudadanía. 
Sin duda, una herencia de la transición. 

 

Referencias

Angell, A. (2014) “Prólogo”, en K. Sehnbruch y 
P. Siavelis (eds.) El Balance: Política y políticas 
de la concertación 1990-2010. Santiago, Chile: 
Catalonia.
 
Atria Lemaitre, F. (2013) La Constitución 
tramposa. LOM Ediciones. Disponible en: 
https://repositorio.uchile.cl/
handle/2250/171784 (Consultado: el 10 de 
diciembre de 2025). 

Couso, J. y Tohá, C. (2008) “El sistema político 
chileno y sus desafíos: un nuevo arreglo  
constitucional para el Bicentenario”, en Chile 
del Bicentenario. Universidad  Diego Portales. 
Santiago. 

Garretón, M.A. (1987) “Las complejidades de la 
transición invisible. Movilizaciones populares 
y régimen militar en Chile”. Disponible en: 
https://flacso.cl/biblioteca/product/las-
complejidades-de-la-transicion-invisible-
movilizaciones-populares-y-regimen-militar-
en-chile/ (Consultado el 10 de diciembre de 
2025). 

Presidente Piñera: “Estamos en guerra 
contra un enemigo poderoso” (2019). 
Disponible en: https://www.youtube.com/
watch?v=fg45fhWeFd0 (Consultado el 10 de 
diciembre de 2025). 

Saldaña, J. (2010) “Reformas constitucionales 
en el Chile democrático: análisis de 
tendencias 1992-2008”, en C. Fuentes (ed.) En 
el nombre del pueblo. Debate sobre el cambio 
constitucional en Chile. Chile: Heinrich Böll 
Stiftung, Cono Sur : icso, Universidad Diego 
Portales. Disponible en: https://cl.boell.org/
sites/default/files/en_el_nombre_del_
pueblo_1.pdf. 

Sehnbruch, K. y Siavelis, P. (eds.) (2014) El 
Balance: Política y políticas de la concertación 
1990-2010. Santiago, Chile: Catalonia. 

W. Drake, P. y Jaksic, I. (1999) El modelo chileno: 
democracia y desarrollo en los noventa. 
Editorial LOM. 



63

MESA DE TRABAJO  1

Buenos días, buenas tardes a todas y todos. Yo 
les vengo a platicar un poco sobre un referente 
mexicano y latinoamericano relacionado con 
el pensamiento del liberalismo social, que es 
Ignacio Ramírez. Muchas veces conocemos 
a los intelectuales, a los pensadores, pero no 
sabemos cuál fue su obra, qué hicieron, a qué 
se refieren. Al igual que ustedes, yo también 
soy docente, lo mismo mi padre, egresado de 
la Normal Rural de Tenería; entonces, nos for-
mamos, leemos al respecto y vengo a hablarles 
un poco sobre el liberalismo social en el pen-
samiento de Ignacio Ramírez.

Ignacio Ramírez, actor fundamental de la con-
figuración del panorama social del México 
decimonónico, tuvo una relación directa con 
la vida política y económica de todo el siglo 
XIX. Para quien quiera acercarse a su obra, hay 
ocho tomos ya publicados donde vienen todos 
sus escritos periodísticos, cartas, estudios lite-
rarios, poesías, apuntes inéditos; tiene escritos 
de teatro, escritos pedagógicos, textos escola-
res, etcétera.

En esta ocasión, lo que les vengo a presentar 
son esos esbozos vinculados con ese liberalis-
mo social. Dicho sea de paso, muchos, yo in-
cluido, a él le atribuimos el término de "libera-
lismo social", en tanto que la teoría clásica del 

1Doctor en Estudios Latinoamericanos y licenciado en Historia por la Universidad Autónoma del 
Estado de México; profesor-investigador de tiempo completo adscrito a la Facultad de Humani-
dades de la Universidad Autónoma del Estado de México. 
Correo electrónico: fdiazo@uaemex.mx

El liberalismo social en el 
pensamiento de Ignacio 
Ramírez

Fernando Díaz Ortega1

Universidad Autónoma del Estado de México

liberalismo, la que salió de Francia, la esencia 
de liberalismo, estaba referida a gobierno y 
a economía, no tanto a ese liberalismo social 
que se acuña en México y se retoma para toda 
América Latina.

Entonces, hay aportes importantes en este 
pensamiento, en estos discursos y su actividad 
política vinculados con la materia social y que 
tienen una vigencia hasta la actualidad. Es un 
pensamiento liberal que incluye a las clases 
más desprotegidas, que para el siglo XIX no 
era nada común. Ahora estamos en una diná-
mica donde tratamos de ser más incluyentes, 
pero él, desde el siglo XIX, estaba pensando en 
educación nacional, comunidades indígenas, 
la enseñanza de idiomas indígenas antes que 
otro idioma extranjero, el apoyo al campo, los 
derechos de la mujer (muy importante).

En los discursos tenemos discursos cívicos 
pronunciados con motivo de la Independencia 
en los que se trataba de infundir entre la po-
blación analfabeta la importancia de la eman-
cipación de España. ¿Por qué es importante? 
Porque si eran analfabetas, la manera de acer-
carse a ellos eran los discursos. Se manifestaba 
con voz firme, y era perseguido por sus escritos 
o hasta encarcelado por delitos como incita-
ción a la desobediencia.

https://inesle.gob.mx/revistaview/37/liberalismo-social-ignacio-ramirez

https://inesle.gob.mx/revistaview/37/liberalismo-social-ignacio-ramirez


64

En el discurso titulado "A los indios", ocultaba 
un llamado a los indígenas para que se rebe-
laran contra los hacendados (Maciel y Rosen 
Jélomer, 2013). Y había un discurso, "Las fiestas 
cívicas" (Ramírez, 1861), considerado como el 
más elocuente de la Independencia y de la Re-
forma, y que sigue vigente tanto por el poderío 
de sus metáforas como por sus construcciones 
verbales, su riqueza y originalidad conceptual.

En cuanto a la actividad política, tuvo una par-
ticipación muy activa en el Congreso Constitu-
yente de 1857, donde hizo propuestas y defen-
sas que resaltan un interés social verdadero. 
Es decir, por llevarlo a la realidad, no nada 
más que se quedara en el discurso, sino al for-
mar parte del Congreso, tenía la oportunidad 
de defender esas ideas, y ustedes podrán ver 
diarios de debates o diferentes iniciativas que 
fueron presentadas y defendidas por Ignacio 
Ramírez en los que otorgaba voz y participa-
ción en la construcción del país a clases des-
protegidas como a los trabajadores, los indíge-
nas o las mujeres; consideraba que todo poder 
público se establece para beneficio del pueblo 
y que los derechos individuales son la base y el 
objeto de las instituciones sociales.

Estamos hablando del México decimonónico. 
Consideraba que la Iglesia y el ejército consti-
tuían la principal estructura social relaciona-
da con la Colonia, y había otras instituciones, 
como la Casa de Moneda, las cofradías, los 
remanentes de las archicofradías o las corpo-
raciones que eran herencia del sistema feudal. 
Pero, ¿qué decía? Que todas estas instituciones 
compartían la indiferencia ante un concepto 
que les era ajeno: el de nación. ¿Y él cómo de-
finía a la nación? Como la unión de personas 
que comparten entre sí una conciencia de de-
sarrollo, igualdad y democracia que les permi-
tiera avanzar. Por lo tanto, consideraba que a 
estas instituciones les era ajeno ese concepto.

En cuanto a género, él ya planteaba desde el si-
glo XIX temas como el divorcio; veía en el ma-
trimonio religioso y en el obedecer de la mujer 
al hombre un obstáculo para la emancipación 

de la mujer y de la civilización; por tanto, se 
mostró en favor de la legalización del divorcio. 
En cuanto a derechos de la mujer, sí la mujer 
tenía una personalidad religiosa y civil, pero le 
faltaba la personalidad política que, bien ya se 
ha hecho referencia, fue conseguida hasta la 
segunda mitad del siglo XX.

Planteaba una educación mucho más com-
prensiva, ya que no se les permitía a las muje-
res entrar a la universidad. Ramírez manifes-
taba que la mitad de México estaba atrasada 
por lo mismo de mantener a la mujer en esa 
condición, y básicamente decía que era una 
"colonia interna" como se mantenía a la mu-
jer en México. La instrucción de las mujeres 
debe ser igual que la de los hombres y deben 
ser provistas de la misma educación, con el 
fin de asegurar los derechos y obligaciones 
del ciudadano sin ciclos pasados: 

La mujer fue máquina de placeres en 
algunas naciones o máquina para ha-
cer hijos y hacer vestidos y comidas en 
otras, mientras que la mayoría de ellas 
solo son un mueble de lujo para los ri-
cos, incluso un dependiente o el prime-
ro de los animales domésticos para los 
pobres (Ramírez 1874).

En cuanto a los aspectos laborales, conside-
raba que era necesario elevar la situación so-
cioeconómica de los jornaleros. Criticaba que 
pobres e indígenas fueran mal vistos, e incluso 
se decía que eran culpables del atraso del país. 
Era conocedor de la desigualdad en el trabajo 
que existía y dedicó su vida a establecer los de-
rechos del hombre que implicaban un progre-
so económico; consecuentemente, ello era un 
bienestar social.

En cuanto al sector agrario, era conocedor de 
las teorías económicas vigentes de su época. 
Sostenía que el capital no aumentaría en la 
medida en que se siguiera repartiendo la tie-
rra a aquellos capitalistas que solo conocían 
los títulos y no la tierra. Se opuso a la Ley de 
Desamortización, pues dañó aún más a los 
indígenas y dio paso a los grandes latifundios 
que cayeron en manos extranjeras. Criticó 



65

MESA DE TRABAJO  1

abiertamente la doble moral que existía en 
los liberales, compañeros suyos, dicho era de 
paso, que se apoyaron en dicha ley para obte-
ner más propiedades, y en cuanto a la propie-
dad, se sabía de los abusos que habían sufrido 
los campesinos.

Tenía un pensamiento laico: la explicación del 
universo fuera de un ser divino que condicio-
nase nuestra existencia. Hay una pintura de 
Diego Rivera, Sueño de una tarde dominical en la 
Alameda Central, donde Rivera plasma su visión 
personal de la infancia. Uno de los personajes 
menos reconocibles, que se encuentra deba-
jo de Benito Juárez, es Ignacio Ramírez, que 
está sosteniendo un pliego que decía: "Dios no 
existe. Los seres de la naturaleza se sostienen 
por sí mismos", palabras que en su momento 
alteraron a las personas católicas y ocasiona-
ron atentados a esa pintura. Posteriormente, la 
pintura se modificó y el texto en el papel sos-
tenido por Ramírez ya dice: "Conferencia de 
la Academia de Letrán en 1836", en la cual él 
no dijo "Dios no existe", sino "No hay Dios. Los 
seres de la naturaleza se sostienen por sí mis-
mos". Qué diferente del primer texto. Las pala-
bras de Ramírez sintetizaban el pensamiento 
laico de su tiempo y la necesidad de encontrar 
una respuesta científica a los fenómenos del 
mundo. Afirmaba que la humanidad solo po-
día avanzar a base de la ayuda mutua, lo que 
hacía poco entendible la ayuda sobrenatural.

A manera de conclusión, ¿qué tenemos con el 
estudio y el análisis de la obra y pensamiento de 
Ignacio Ramírez? Una pertinencia de estudiar 
toda su producción resalta la amplitud de sus 
contribuciones y el análisis en diversas áreas te-
máticas que permite una evaluación más com-
pleta de su postura ideológica y su compromiso 
con el liberalismo, ya sea en su forma clásica 
o en su manifestación social; analizar su pen-
samiento durante sus años de formación y sus 
años de ejecución, y destacar sus aportes revo-
lucionarios para el México independiente hasta 
el advenimiento del porfiriato.

Muchas gracias, muy amables.

Referencias

Maciel, D. y Rosen Jélomer, B. (2013) Ignacio 
Ramírez “El Nigromante”. Discursos. 
Cartas. Documentos. Estudios, Centro 
de Investigación Científica Ing. Jorge 
L. Tamayo, A. C. Disponible en: https://
w w w. m e m o r i a p o l i t i c a d e m ex i co .o rg /
Textos/3Reforma/im/1850-Abr6-indios-
nigromante-Themis.pdf. 

Ramírez, I. (1861) “Las fiestas cívicas [1861 
Discurso con motivo del aniversario de 
la Independencia], Memoria Política 
de México. Disponible en: https://
w w w. m e m o r i a p o l i t i c a d e m ex i co .o rg /
Te x t o s /4 I n t Fr a n c e s a / 1 8 6 1 I G R . h t m l 
(Consultado: el 25 de noviembre de 2025). 



66



67

MESA DE TRABAJO  1

Buenas tardes y muchas gracias. Hablando de 
cruzar gran parte del estado, mi tema se llama 
"Juventudes y movilidad cultural: disputas he-
gemónicas en el acceso de los espacios cultura-
les en el Estado de México".

Recuerdo cuando visité el Centro Cultural Ma-
zahua por una tarea universitaria. Desconocía 
el trayecto, investigué una ruta concreta, pero 
aun así, sin saber llegar, en Guadalupe Cachí 
tomé un autobús a San Felipe del Progreso, 
después un autobús a Santa Ana Nichi; luego 
de una hora y media, gente de la localidad me 
comentó que debía tomar todavía un taxi para 
llegar al centro ceremonial. 

Llegando al centro ceremonial, pude enten-
der esta paradoja: se supone que es un espa-
cio para preservar la identidad y memoria de 
un pueblo originario, pero es inaccesible para 
quienes tienen el interés de conocerlo. Inclu-
so si preguntas a gente mazahua o con interés 
en la cultura mazahua, se revelará algo intere-
sante: muchas personas han oído hablar del 
espacio o no saben de su existencia, reflejando 
la desigualdad en la cultura. La movilidad o 
ausencia en la cultura determina a sus partici-
pantes y quiénes quedan fuera. Esto nos cues-
tiona algo interesante: ¿los espacios culturales 

1Licenciado en Arte y Diseño por la Universidad Intercultural del Estado de México. 
Correo electrónico: gonzalezmatiaspedro@gmail.com

Juventudes y movilidad cultural: 
disputas hegemónicas en el 
acceso de los espacios culturales 
en el Estado de México

Pedro Matías Cruz1

Universidad Intercultural del Estado de México

del Estado de México están abiertos al público 
o están limitados por factores como el territo-
rio, lo económico y los muros simbólicos?

En este eje de pensamiento latinoamericano 
y hegemonía cultural, en el subtema "Artes y 
letras como campo de disputas hegemónicas", 
se propone mirar más allá del contenido de la 
cultura, a través de su movilidad y acceso. Lu-
gares como el Centro Cultural Mexiquense, el 
Centro Ceremonial Otomí o el Museo Galería 
Torres Bicentenario tienen algo en común: su 
trayecto un poco lejano y simbólico para per-
sonas de zonas rurales o de la periferia. La mo-
vilidad cultural no solo implica el transporte, 
también involucra la participación en la vida 
artística y simbólica.   

A partir de este enfoque, como juventudes te-
nemos un doble desafío: primero, derrumbar 
los muros estructurales que aún nos obstaculi-
zan el acceso pleno a los espacios culturales y 
revitalizar la cultura como una práctica vivien-
te, comunitaria y humana, no como un lujo 
selectivo.

Aquí se articula el Humanismo Mexicano, 
propuesto en el discurso de Andrés Manuel 
López Obrador en 2022 como una filosofía de 

https://inesle.gob.mx/revistaview/38/juventudes-espacios-culturales

https://inesle.gob.mx/revistaview/38/juventudes-espacios-culturales


68

la Cuarta Transformación. Este Humanismo 
parte de las raíces éticas y morales de los pue-
blos originarios y movimientos sociales, donde 
el poder debe servir al pueblo y no el pueblo al 
poder. El Humanismo Mexicano de la Cuarta 
Transformación no es solo un discurso políti-
co; también invita a redefinir las interacciones 
humanas donde la equidad y la cultura con-
vergen, teniendo como esencia una nueva éti-
ca donde el desarrollo cultural no se limite o 
quede centralizado.

Como juventudes mexiquenses que habita-
mos los grandes caminos y zonas rurales, así 
como ideamos, dibujamos, trazamos y escribi-
mos desde estos espacios, debemos ser no solo 
fuerza, sino también pensar de manera crítica. 
El Humanismo Mexicano nos invita a transfor-
mar esa fuerza en participación comunitaria y 
con sentido social. Las artes y letras van más 
allá de lo estético: son la manera de expresar 
nuestro sentir como seres humanos. En ellos, 
las ideas se transforman en sentimientos, y los 
sentimientos en trazos y palabras, las cuales 
llegan en formas de imágenes o sonidos.

Podríamos mencionar a una de las grandes 
pensadoras del Estado de México, Sor Juana 
Inés de la Cruz, una figura clave de nuestra 
entidad así como del Humanismo novohispa-
no. Es una figura del conocimiento que unió el 
arte y la libertad de pensamiento. No solo es-
cribió versos, también reivindicó a las mujeres 
y, por consiguiente, a las juventudes a reflexio-
nar, crear y alzar la voz.  Al respecto, menciono 
su frase célebre: "Yo no estudio para saber más, 
sino para ignorar menos". Esta frase tiene un 
trasfondo en la esencia del Humanismo, re-
conociendo el conocimiento como necesidad 
humana y una forma de resistir ante las estruc-
turas hegemónicas de su época, así como a las 
juventudes hoy nos toca resistir ante las barre-
ras de la centralización cultural. Sor Juana Inés 
de la Cruz habitó un claustro donde trascendió 
desde su sensibilidad a través de la razón y de-
safió los límites impuestos por las dificultades 
de su época.

Como señala Antonio Gramsci, "la hegemonía 
cultural primero se conquista desde el terreno 

cultural antes que en el poder de la política" 
(Gramsci, 1971). Las instituciones referentes a 
la cultura, espacios educativos y medios de co-
municación hacen legitimaciones de lo que es 
válido y de lo que no lo es. La hegemonía cul-
tural en el Estado de México se ve reflejada en 
la centralización de museos y centros cultura-
les, mientras que, por otro lado, en zonas rura-
les, la cultura queda reducida a algunos even-
tos e incluso con frecuencia no se cuenta con 
los espacios necesarios para poder ofertarlos.

El capital cultural, de acuerdo con Bourdieu, 
son las legitimaciones y habilidades simbóli-
cas que conceden poder. Por ende, las juventu-
des rurales e indígenas que no cuentan con la 
oportunidad de tener una mejor educación y 
movilidad quedan fuera (Bourdieu, 1986). Asi-
mismo, García Canclini advierte que las ins-
tituciones culturales de Latinoamérica repro-
ducen modelos centralistas que invisibilizan 
la creatividad en zonas comunitarias. En con-
secuencia, la producción local y juvenil artís-
tica no tiene validación como arte, sino como 
actividades marginales (García Canclini, 1990).

Ante esto, el Humanismo Mexicano puede 
crear nuevas rutas alternativas como devolver 
a la cultura un sentido humano en su dispo-
sición de unión y equidad. Democratizar la 
cultura significa también descentralizarla, así 
como reactivar nuevos caminos que conduz-
can a ella y asegurar que ningún creador in-
teresado quede fuera por motivos de origen, 
distancia o recursos.

Nosotros, como juventudes mexiquenses, te-
nemos una gran responsabilidad a través de las 
artes y letras, y en parte, gracias al Humanismo 
Mexicano, tenemos esta posibilidad de contri-
buir a una nueva transformación cultural con 
acciones concretas. Estas son las acciones que 
propongo:

•	Rutas o caminos culturales para la movi-
lidad. Incorporar en las rutas del trans-
porte público circuitos que crucen por 
los museos y espacios culturales.

•	Difusión de la cultura en lengua origi-
naria por medios locales, reconociendo 



69

MESA DE TRABAJO  1

la pluralidad del Estado de México. Di-
fundir la información en zonas rurales 
de acuerdo con la lengua originaria de 
cada comunidad y cada territorio.

•	Espacios para la memoria y creación 
artística comunitaria. En zonas rurales 
y periféricas, crear espacios donde las 
juventudes tengan la oportunidad de 
crear, exponer y dialogar.

•	Consejos juveniles de la cultura. Así 
como nosotros exigimos derechos, tam-
bién tenemos obligaciones. Por lo tanto, 
debemos también aprender a gestionar 
y relacionarnos con otros jóvenes para 
crear nuevos espacios.

•	Justicia cultural como principio del Hu-
manismo Mexicano incorporada en las 
prácticas y políticas públicas estatales, 
garantizando equidad territorial y reco-
nocimiento político.

Las propuestas, en concreto, buscan sintoni-
zar con uno de los principios del Humanismo 
Mexicano de López Obrador: la prosperidad 
debe ser compartida, porque cuando la cul-
tura, las artes y las letras sean equitativas, se 
podrá hablar de un Humanismo plenamente 
Mexicano.

Puedo concluir que la cultura, las artes y las 
letras no deben ser un destino lejano, sino 
una ruta compartida. Las juventudes tene-
mos la posibilidad de contemplar la cultu-
ra, pero también tenemos la oportunidad de 
deconstruirla. En las artes y letras tenemos 
varios caminos para sentir, pensar y transfor-
mar nuestras comunidades. En el Humanismo 
Mexicano localizamos una filosofía que nos 
remonta a que el humano es el centro y el fin 
de toda acción pública.
 
Sor Juana nos mostró que el conocimiento nace 
de la curiosidad y del deseo de ser libres. Gramsci 
nos recuerda que la cultura es un gran poder y 
que debe servir para una liberación. López Obra-
dor nos exhorta, desde el Humanismo Mexicano, 
a que la prosperidad desde lo material, simbólico 
y cultural llegue equitativamente para todos.

La disputa cultural no solo ocurre en los prin-
cipales museos o centros culturales, sino en los 
caminos rumbo a ellos. Democratizar la cul-
tura es repensar otros caminos,  crear puen-
tes que conecten y reconozcan la movilidad 
cultural como un derecho. Si no se reabren 
nuevos caminos hacia la cultura, el Huma-
nismo se queda estático. Cuando las juventu-
des tomemos conciencia y acción en las artes 
y letras, sin exclusión, barreras ni distancia, 
el Humanismo Mexicano será plenamente 
transformador.

Muchas gracias por su tiempo y su paciencia.

 

Referencias

Bourdieu, P. (1986) “The Forms of Capital”, 
en J. G. Richardson (ed.) Handbook of 
Theory and Research for the Sociology 
of Education. New York: Greenwood, pp. 
241–258. Disponible en: https://www.ucg.
ac.me/skladiste/blog_9155/objava_66783/
fajlovi/Bourdieu%20The%20Forms%20of%20
Capital%20_1_.pdf. 

García Canclini, N. (1990) Culturas Híbridas. 
Estrategias para entrar y salir de la 
modernidad. México: Grijalbo. Disponible en:
ht tps ://monoskop.org/images/7/75/
Canclini_Nestor_Garcia_Culturas_hibridas.
pdf. 

Gramsci, A. (1971) Selections from the pri-
son notebooks. London: International Pu-
blishers. Disponible en: https://ia600506.
us.archive.org/19/items/AntonioGramsci-
SelectionsFromThePrisonNotebooks/Anto-
nio-Gramsci-Selections-from-the-Prison-No-
tebooks.pdf.



70



71



72



73

INTRODUCCIÓN A LA MESA DE TRABAJO 2

La convocatoria a un congreso sobre el Huma-
nismo Mexicano no es solo un ejercicio acadé-
mico, es un llamado urgente a enfrentar una cri-
sis civilizatoria. La promesa de progreso lineal, 
impulsada por un modelo económico centrado 
en la eficiencia y la acumulación desregulada, 
ha dejado un saldo de profunda desigualdad, 
precariedad y exclusión que afecta los cimien-
tos del desgarrado tejido social de nuestra na-
ción. En este contexto, la acción de gobierno ha 
experimentado un severo proceso de deslegiti-
mación. Surge un llamado del pueblo mexicano 
para impulsar una transformación real.

El Humanismo Mexicano, para consolidarse, 
debe trascender la retórica y proponer un nue-
vo pacto social que reorganice las prioridades 
nacionales. Este pacto exige una reorientación 
radical de la brújula económica, pasando de la 
lógica de la ganancia a una lógica basada en la 
redistribución, en la igualdad y en la integridad.

La inclusión y el análisis profundo de la econo-
mía moral en las discusiones de este congreso es 
indispensable. El Humanismo debe dotarse de 
un criterio normativo que juzgue el desempeño 

1Maestro en Economía y Negocios por la Universidad Anáhuac, México; licenciado en Contaduría 
Pública por la Universidad Autónoma del Estado de México. Encargado de la Dirección General 
del Instituto de Políticas Públicas del Estado de México y sus Municipios. 
Correo electrónico: roberto.rodriguez@edomex.gob.mx

No solo crecer, sino sostener la 
vida y garantizar bienestar

Roberto Arturo Rodríguez Reyes1

Instituto de Políticas Públicas del Estado de México y sus Municipios

https://inesle.gob.mx/revistaview/39/introduccion-economia-moral

económico no solo por su crecimiento, sino por 
su capacidad de sostener la vida y garantizar el 
bienestar de todos. Un proyecto humanista que 
evade la dimensión material del bienestar corre 
el riesgo de volverse vacío; de ahí que el tema 
de la economía moral deba ser el pilar de este 
nuevo acuerdo fundacional.

Es pertinente al alinearse con un movimiento 
que en México surge para dar voz a los que le-
gítimamente buscan justicia social para los que 
han quedado atrás, y que obliga a la revisión de 
los fundamentos que orienten el actuar no solo 
de quienes operan y toman decisiones en las 
instancias de gobierno, también están llamados 
al cambio las y los ciudadanos.

Se debe avanzar hacia la consolidación de un 
Estado honesto, justo y generoso, en donde 
no se tema hablar de valores y que pueda rei-
vindicar a la política como una profesión dig-
na y al Estado como un garante de derechos.

Es necesario, con un mayor empuje, trans-
formar un gobierno cuya meta debe ser im-
pulsar el crecimiento económico, el empleo y 

https://inesle.gob.mx/revistaview/39/introduccion-economia-moral


74

pueden poner al ser humano al centro de las 
decisiones de política pública, para poder dar 
los primeros pasos hacia la consolidación de un 
marco teórico conceptual que respalde las ac-
ciones de gobierno.

el acceso a servicios básicos para los que hoy 
viven sin ellos. Explorar estas ideas es valio-
so para perfilar el rumbo de la nación, lo que 
obliga a proponer soluciones que transfor-
men la realidad actual.

Por esa razón, espacios de reflexión como el que 
convoca el Instituto de Estudios Legislativos del 
Congreso del Estado de México (INESLE), por 
conducto de su titular, el maestro Juan Carlos 
Villarreal Martínez; El Colegio Mexiquense, A. 
C., encabezado por el doctor Raymundo César 
Martínez García, así como el IAPEM, sin duda 
aportarán herramientas útiles para el enten-
dimiento y la definición del rumbo que deben 
seguir los gobiernos para lograr los objetivos de 
transformación planteados.

El reto está en cómo. Impulsar una economía 
moral para un nuevo pacto social lanza el reto 
de ampliar la visión, elevarla a la altura de los 
desafíos y aprovechar el capital político y social 
antes de que se acabe, para ir al corazón de los 
problemas que generan pobreza, desigualdad, 
corrupción y los que impiden el crecimiento 
para todos, entre otros lastres.

Qué hacer para regular los monopolios, elimi-
nar los abusos de la banca comercial o facilitar 
el tránsito y la comercialización de mercancías 
para negocios pequeños y medianos. Qué as-
pectos podrían revolucionar los salarios prome-
dio. Cómo fomentar la inversión productiva y 
desincentivar la especulación financiera. Cómo 
construir propuestas que toquen las fibras más 
importantes de la injusticia: la pobreza urbana 
y la falta de empleo digno. Cómo insertar aspec-
tos éticos y morales en los asuntos económicos.

Para entender los problemas hay múltiples 
puntos de vista y visiones de las causas. Es-
cuchar a las mujeres, a los jóvenes y a los 
pueblos originarios amplía los rangos de vi-
sión, genera conocimiento colectivo y per-
mite entender motivaciones poco visibles. 
La capacidad de escucha y discusión en es-
pacios como el que convoca el Congreso del  
Estado de México seguramente se reflejará en 
ideas innovadoras, principios más humanos, 
entendimiento de las acciones que realmente 



75

MESA DE TRABAJO 2

La educación, no solo la de la escuela, pero 
sobre todo la de la escuela, es fundamental 
en las transformaciones; transformaciones 
que son graduales, pero que van siendo im-
portantes. Y dentro de ello, alfabetizar es la 
condición inicial para poder tener éxito en la 
escuela. Todos sabemos que, efectivamente, 
esa es la condición inicial.

El porfiriato dejó como una de sus herencias el 
80 % de la población analfabeta en México, de 
manera que entonces, cuando José Vasconce-
los, un humanista intelectual en ese momento, 
llega a la rectoría de lo que se llamaba el Depar-
tamento Universitario (pero que conocemos 
como la Universidad Nacional Autónoma de 
México), impulsa una campaña contra el anal-
fabetismo, buscando justamente que aprender 
a leer y escribir sea el elemento fundamental 
para una sociedad más justa y más equitativa. 
Un año después funda la Secretaría de Educa-
ción Pública y ahí sigue con la campaña nacio-
nal contra el analfabetismo de la mano de un 
equipo de colaboradores y colaboradoras que 
le van dando sentido: no solamente cómo en-
seño a leer y escribir, sino para qué enseñar a 
leer y escribir, por qué es importante para la 
nación. El esfuerzo dura poco, porque en ese 
tiempo los gobiernos no eran sexenales, sino 

1Doctor en Ciencias en la especialidad en Investigaciones Educativas por el Centro de Investiga-
ción y de Estudios Avanzados del Instituto Politécnico Nacional (Cinvestav); miembro del Sistema 
Nacional de Investigadoras e Investigadores Nivel II de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, 
Tecnología e Innovación; profesor-investigador de El Colegio Mexiquense, A.C. 
Correo electrónico: cescalante@cmq.edu.mx

Alfabetización para un 
México justo. Las campañas 
alfabetizadoras (1921-1946)

Carlos Escalante Fernández1

El Colegio Mexiquense, A. C.

de cuatro años; además, Vasconcelos se retira 
un poco antes, pero el sostén pedagógico es de 
una gran maestra, Eulalia Guzmán, quien da 
las razones de por qué y cómo debe enseñarse 
a leer y escribir.

Pasan varios años y en la época de Lázaro Cár-
denas —ya se mencionó aquí la importancia 
de ese gobierno—, se impulsan nuevamente 
dos campañas, una proeducación y otra de 
educación popular, en 1936 y 1937, para seguir 
alfabetizando. En ambas campañas, igual que 
en la de Vasconcelos, se apela a todas las perso-
nas que sabían leer y escribir a que procuraran 
enseñar a los adultos que no sabían hacerlo. Y 
esa es una de las características comunes. La 
diferencia entre las campañas de Cárdenas y 
la de Vasconcelos es que se diseñan ya cartillas 
especiales para los adultos. Con Vasconcelos 
se usaron los silabarios y materiales de ense-
ñanza que se usaban también para los niños, 
pero se olvidaba que los adultos no son pági-
nas en blanco, sino tienen una experiencia de 
vida y el que no supiesen leer y escribir no sig-
nificaba que fueran ignorantes. Entonces era 
complicado que aprendieran a partir de las 
mismas lecciones que estaban destinadas a los 
niños que, por otro lado, tampoco son ignoran-
tes, pero tienen una experiencia de vida menor.

https://inesle.gob.mx/revistaview/40/alfabetizacion-mexico

https://inesle.gob.mx/revistaview/40/alfabetizacion-mexico


76

Y la cuarta campaña que se hizo fue en el régi-
men de Ávila Camacho, en 1944; la impulsa el 
Secretario de Educación, Jaime Torres Bodet, y 
aquí hay una característica importante, que es 
la creación de una cartilla nacional. Se tiran 10 
millones de ejemplares, y para entonces la po-
blación analfabeta era como del 52 %; es decir, 
del 80 % del Porfiriato, se bajó al 52 %. Parece 
un gran avance, pero si lo traducimos a núme-
ros absolutos vemos a muchos millones que no 
tenían acceso a la cultura escrita como conse-
cuencia de que no sabían leer ni escribir. Otra 
característica, además de esta cartilla nacional 
—ya el doctor Felipe Ávila hablaba de una de 
las raíces del Humanismo Mexicano, la cual 
se encuentra en los pueblos originarios— son 
las cartillas bilingües, las cuales van a ayudar a 
castellanizar, pero usando la lengua vernácula 
y después el español en la enseñanza de la lec-
toescritura. No voy a detallar cada una de es-
tas, porque lo que yo quiero es abordar cómo, 
desde las preocupaciones de nuestro presente, 
podemos mirar ese pasado.
 
El 11 de noviembre, en su comparecencia ante 
el Senado de la República, el secretario de 
Educación Pública, Mario Delgado Carrillo, 
aseguró que el año entrante se va a acabar el 
analfabetismo2. Eso me dejó pensando. Vamos 
a ver si es posible. Y esa es mi mirada hacia el 
pasado. ¿Cuáles son las características de estas 
cuatro campañas que se hicieron? Ya lo decía: 
se apeló a la ciudadanía, a la solidaridad, etcé-
tera; eso fue importante. Cada una tenía objeti-
vos muy precisos: reforzar una sociedad justa, 
una identidad nacional y que todos tuvieran 
las mismas oportunidades a partir de saber 
leer y escribir; y, por otro lado lado, había una 

solidez ideológica donde corrientes como la 
Escuela de la Acción, el Humanismo y la Es-
cuela Socialista con Cárdenas, etcétera, están 
presentes en ese aspecto.

Pero una característica de todas ellas es que el 
Estado invirtió muy poco; es decir, se apeló a la 
ciudadanía y al voluntariado. El voluntariado 
respondió a veces sí, a veces no; hubo regiones 
donde no funcionó. Y, obviamente, lo que está 
detrás lo podemos ver desde el presente, y tal 
vez en ese momento no se veía así: ¿quiénes son 
los analfabetos?, los más pobres; entonces, "no 
vale la pena invertir". Si queremos acabar con 
el analfabetismo de aquí en adelante, hay que 
considerar que cuesta, cuesta mucho dinero, y 
no solo son los principios pedagógicos e ideoló-
gicos los que tenemos que tener presentes.

Asimismo, la otra cuestión que limitó las cam-
pañas en su alcance es que se veía al analfabe-
to, si no como un ignorante, sí como un lastre 
para el país, como alguien que tenía una venda 
la cual le impedía ver hacia delante. En el pre-
sente tenemos que apelar a que esos adultos 
que no saben leer y escribir tienen una expe-
riencia, como decía, de vida, y es importante 
que la tengamos presente en el modelo peda-
gógico, ya sea en la escuela, ya sea a través del 
Instituto Nacional para la Educación de los 
Adultos (INEA) o a través de otros organismos 
sociales y privados, incluso.
 
Este aspecto se articula con la idea de economía 
moral. ¿Por qué? La economía moral se constru-
ye desde elementos de justicia que demandan 
los que menos tienen, y lo demandan con dig-
nidad. Entonces, para enseñar a leer y a escribir 
de aquí en adelante, mi exhortación a partir de 
este congreso es que lo hagamos tomando en 
cuenta que esos adultos, hombres y mujeres, 
que no saben leer ni escribir, son gente con dig-
nidad y que merecen una buena atención pe-
dagógica. Y si lo logramos, vamos a hacer que 
el instrumento de saber leer y escribir les abra 
nuevas puertas en esto que es siempre la educa-
ción: la utopía de un México mejor.

Muchas gracias. 

2“En 2026 se logrará erradicar el analfabetismo 
en México, asegura Mario Delgado ante el 
Pleno del Senado” (2025) Coordinación de 
Comunicación Social de la LXVI Legislatura, 
Senado de la República, 11 noviembre. 
Disponible en: https://comunicacionsocial.
s e n a d o . g o b . m x / i n f o r m a c i o n /
comunicados/13575-en-2026-se-lograra-
erradicar-el-analfabetismo-en-mexico-
asegura-mario-delgado-ante-el-pleno-del-
senado (Consultado el 2 de diciembre de 
2025).



77

MESA DE TRABAJO 2

Esta ponencia es resultado de un trabajo 
teórico acompañado de evidencia cualitati-
va reciente. A partir de estudios cualitativos 
y cuantitativos en los que he participado co-
laborativamente desde el 2016 a la fecha, co-
menzamos a ver un fenómeno importante, 
puntualmente del 2019 hacia acá, de donde 
surge una curiosidad importante. En el 2022 
nos dimos a la tarea de investigar la participa-
ción política en diferentes sectores y encon-
tramos hallazgos relevantes que justo son lo 
pertinente de esta ponencia.
 
Encontramos las causas, o muchas de las cau-
sas, de por qué hay una desacreditación de la 
ciudadanía en general, especialmente en los 
jóvenes, hacia la política. Si bien las genera-
ciones adultas o mayores tienen una visión de 
todavía trabajar dentro de las cuestiones parti-
distas o institucionales, los jóvenes presentan 
una ruptura considerable en la cual empiezan 
a tomar acciones para manifestarlo de diferen-
te forma. Esto viene de un hartazgo, de una 
visión o una percepción de abandono de las 

1Licenciado en Sociología por la Universidad Autónoma 
del Estado de México, especializado en investigación so-
cial y análisis político. 
Correo electrónico: diegomondragondelavega@gmail.
com

Nuevos sujetos históricos: 
del hartazgo y la crisis de 
representación a la acción 
colectiva y la reconfiguración de 
lo político en México 

Diego Jesús Mondragón de la Vega1

Universidad Autónoma del Estado de México

instituciones y de los partidos políticos. Hay 
una crisis donde los partidos políticos ya no 
están dando representación o un fundamen-
to ideológico que compartan con la ciudada-
nía en general. Entonces, esto lleva a acciones 
muy puntuales y de diferentes expresiones de 
los jóvenes, principalmente, y lo hemos visto a 
través de diferentes procesos de participación 
política, algunas que pueden ser dentro de lo 
institucional y otras fuera de lo institucional.

Tomé distintos referentes teóricos. Los princi-
pales son Alain Touraine, con la obra Crítica de 
la modernidad, donde nos habla de la crisis del 
sistema y del sujeto, cuando el sistema, enten-
dido como las instituciones y los partidos que 
administran la vida, es considerado meramen-
te como ente instrumentalizador, y el sujeto 
como un ente meramente instrumentalizado, 
de lo que surge una crisis que lo rebasa y hace 
que el sujeto comience a buscar un sentido 
(Touraine, 1994). También recurro a Ernesto 
Laclau con la obra de La razón populista, donde 
afirma que la política se produce cuando hay 
demandas diversas y son articuladas median-
te un significante en común (Laclau, 2005), en 
este caso, el hartazgo.

Encontramos que al tener una crisis de repre-
sentación y de acompañamiento en la vida 
cotidiana, las personas ya no esperan a que 

https://inesle.gob.mx/revistaview/41/accion-colectiva-nuevos-sujetos

https://inesle.gob.mx/revistaview/41/accion-colectiva-nuevos-sujetos


78

les resuelvan las situaciones que se presentan 
en su colonia y empiezan a organizarse de di-
ferente forma, haciendo comités vecinales o 
colectivos artísticos, conformando grupos de 
diferente índole.
 
Entonces, ¿quién es el nuevo sujeto histórico? El 
nuevo sujeto histórico no es un actor individual, 
sino es un actor colectivo que surge desde las 
prácticas de organización, los barrios, la cultura, 
lo comunitario y lo solidario. Y esto se ha visto 
constantemente y de una forma más presente, 
como decía, en los jóvenes; aquí hay una ruptura 
considerable con los partidos políticos princi-
palmente, donde ya las dirigencias o aquello a 
lo que estábamos acostumbrados para militar o 
para poder organizarnos dentro de las estructu-
ras partidistas mediante el reconocimiento o le-
gitimación de liderazgos, se ve rebasado.

Las organizaciones se vienen manifestando a tra-
vés de un esquema horizontal donde ya no hay 
un líder que represente o un líder mesiánico o un 
líder con diferentes características que represen-
te y pueda ser seguido por otras personas, sino 
que son las acciones, un nuevo significado que 
le da sustento a estos procesos. Esto no quiere 
decir que el ciudadano o este nuevo sujeto his-
tórico se despolitice, sino que se legitima desde 
otros procesos, se reconfigura y se politiza desde 
lo cotidiano y, entonces, su autoridad emerge de 
lo práctico, ya no desde lo institucional.

Recuerdo participaciones muy importantes 
donde ya esperan, por ejemplo, ver a alguien 
que represente la administración pública o a 
actores políticos ya no con el protocolo de su-
bir a un lugar a dar opiniones y plantear sus 
rutas para mejorar la vida cotidiana, sino que 
lo quieren ver a ras de piso. Esto es muy im-
portante, lo vemos después del 2018, cuando 
el anterior presidente de la república manifes-
taba algunos símbolos que lo hacían ver más 
cercano a la ciudadanía. Eso también impac-
ta en los imaginarios de una gran parte de la 
sociedad y piden, demandan, que esto se siga 
reproduciendo de esa forma.

¿Cuáles son esas manifestaciones contempo-
ráneas? Pudimos ver bastantes. En este ejerci-

cio, los sectores a los cuales les dimos priori-
dad en la investigación fueron jóvenes, amas 
de casa, comerciantes y empleados del sector 
privado, quienes no se vinculan directamente 
con el tema político, de partidos ni con esta 
legitimidad institucional, sino que tienen un 
actuar en la vida cotidiana de diferente índole. 
En ese sentido, encontramos que hay muchas 
movilizaciones juveniles, y ustedes las vieron 
apenas, que tal vez no estábamos acostum-
brados a ver por aquí; sin embargo, existen. 
Nos pueden parecer correctas o no, pero es la 
manifestación de un hartazgo y es la manifes-
tación de una necesidad de organización y de 
representación, o meramente de participación. 

También vemos las redes de economía soli-
daria, por ejemplo, que buscan espacios para 
poder integrarse a una parte del mercado, sea 
en una escala muy local o pequeña, pero orga-
nizándose de manera autogestiva. Es decir, no 
buscan alguna institución que les pueda facili-
tar el espacio o que les apoye como se hacía an-
teriormente, sino que se organizan y se trabaja 
desde los meros actores.

En conclusión, México está viviendo un proce-
so profundo de reorganización desde lo polí-
tico. El Estado y los partidos están perdiendo 
espacios de representación. Se da este proce-
so de legitimación y de participación en los 
nuevos territorios desde abajo y es importante 
verlo para poder generar esa empatía desde los 
diferentes espacios y poder generar una cerca-
nía y un trabajo mutuo y constante con estos 
representantes, políticos o líderes de institu-
ciones con la ciudadanía en general.

Muchas gracias.

Referencias

Laclau, E. (2005) La razón populista. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica (Sección obras de sociología). Disponible 
en: https://archive.org/details/laclau-ernesto.-la-razon-
populista-2005. 

Touraine, A. (1994) Crítica de la modernidad. Fondo de Cultura 
Económica. Disponible en: http://archive.org/details/touraine-
alain.-critica-de-la-modernidad-ocr-1994 (Consultado: el 29 de 
noviembre de 2025). 



79

MESA DE TRABAJO 2

Muchas gracias. Es un placer para mí estar con us-
tedes. Gracias al Instituto de Estudios Legislativos 
del Congreso del Estado de México (INESLE), por 
esta oportunidad.

Vimos con diversos ponentes cómo surge 
este pensamiento, a través de Simón Bolívar 
y José Martí, este grito y este lema de unidad. 
Por cuestiones de tiempo ya no hablaremos 
de ello; vamos a enfocarnos en la hegemonía 
cultural en la clave gramsciana aplicada en 
América Latina.

En América Latina, la dominación no siempre 
ha sido evidente mediante la fuerza bruta. Mu-
chas veces ha operado de manera sutil, por me-
dio de la aceptación interna de normas y valores 
ajenos. Antonio Gramsci nos ofrece un marco 
conceptual clave: la hegemonía no se sostiene 
únicamente a través de la coerción, sino por el 
consenso social, la interiorización de la visión 
del mundo de quienes detentan el poder.

En nuestro continente esto se ha manifestado 
durante siglos, primero bajo la colonización 
europea, y luego bajo una nueva forma de in-
fluencia extranjera, especialmente estadouni-
dense. La hegemonía cultural entonces fun-

1Estudiante de la Licenciatura en Negocios Internacionales, Bilingüe, de la Universidad Autóno-
ma del Estado de México. 
Correo electrónico: cerquedamargarita20@gmail.com

La disputa hegemónica en 
América Latina: entre el saqueo 
y la soberanía

Margarita Esmeralda Serapio Cerqueda1

Ganadora del segundo lugar del Primer Concurso 
Universitario de Ensayo “El Humanismo Mexicano”

ciona como un hilo invisible que condiciona 
nuestras ideas, gustos, aspiraciones y hasta la 
manera en que nos concebimos como pueblo. 
Esta imposición no solo pasa por el poder 
económico o político. La biopolítica, tal como 
la describió Foucault, interviene en la mane-
ra en que se regulan cuerpos y conductas: se 
construyen normas sobre lo aceptable, lo exi-
toso y lo deseable en la expresión del capita-
lismo. Ahora lo podemos traducir a lo que es 
la globalización.

América Latina ha aprendido a interiorizar 
estas reglas a través de los medios masivos 
de comunicación como la televisión, el cine, 
la publicidad, las series y hasta los progra-
mas educativos. Desde la supremacía esta-
dounidense, el "sueño americano" se ha pre-
sentado como idea global: movilidad social, 
consumo desmedido, éxito individual. Pero 
detrás de esta narrativa hay un mensaje im-
plícito: nuestros modos de vida; nuestras raí-
ces indígenas, afrodescendientes y mestizas, 
y nuestros valores comunitarios se ven obs-
taculizados e incluso como inferiores. Tener 
la tez morena, hablar una lengua originaria, 
mantener tradiciones locales deja de ser un 
orgullo y se convierte en un signo de atraso 

https://inesle.gob.mx/revistaview/42/saqueo-soberania-latinoamerica

https://inesle.gob.mx/revistaview/42/saqueo-soberania-latinoamerica


80

ante este imperialismo que vemos. Un ejem-
plo cotidiano es cómo Hollywood y la propa-
ganda anglosajona han balcanizado América 
Latina: países pobres, violentos y dependien-
tes, donde la riqueza y el crecimiento siempre 
parecen venir de afuera. Las plataformas de 
streaming reproducen clichés que naturalizan 
la subordinación y refuerzan estereotipos. La 
hegemonía, en este sentido, no se impone con 
armas, sino que es un soft power y con histo-
rias nos convencen de lo que debemos desear 
y de lo que debemos pedir. 

Hoy la hegemonía la podemos codificar como 
una hegemonía digital, observando la trascen-
dencia de los algoritmos y la inteligencia arti-
ficial. ¿Por qué? Porque vivimos en un mundo 
globalizado. Esto es un llamado a comprender 
que la hegemonía que hoy vivimos tenemos 
que aprenderla, tenemos que saber cómo es 
para así contrarrestarla.

En paralelo, organismos internacionales pro-
mueven agendas globales —desde el desarrollo 
sostenible hasta estándares de gobernanza— 
que se presentan como universales. En Amé-
rica Latina nos hemos preguntado, ¿por qué 
esta agenda? Siempre viene detrás de los países 
poderosos, del imperialismo. La hegemonía 
económica la podemos entender después de 
la Segunda Guerra Mundial, cuando los países 
vencedores impusieron un orden internacional 
y un sistema económico-cultural; en ello, Amé-
rica Latina siempre ha sido subordinada.

No obstante, el arte y la literatura han sido es-
pacios de resistencia. Es en este contexto que 
destacan las corrientes latinoamericanas y el 
Humanismo Mexicano. Desde el muralismo 
mexicano hasta la poesía de Roque Dalton o la 
narrativa de García Márquez, los artistas han 
contado historias que cuestionan la visión do-
minante y que muestran un acto de insurgen-
cia cultural; en conjunto, son un recordatorio 
de que nuestra identidad no puede ser borrada 
ni subordinada.

Hoy, en un mundo que avanza hacia un orden 
tripolar con Estados Unidos, China y Rusia, la 
hegemonía cultural se hace más compleja. Las 
narrativas que promovemos, los ideales que 

abrazamos, las políticas que implementamos 
están atravesadas por esta competencia global. 
No se trata solo de resistir a Estados Unidos; 
también implica comprender cómo nuevas 
formas de poder y conocimiento buscan inser-
tar agendas y valores ajenos a nuestras raíces.
 
En ocasiones dentro de las aulas (lo hablo 
como una estudiante de negocios internacio-
nales) vemos teorías, pensadores europeos o 
extranjeros y olvidamos esas raíces mexicanas, 
esos pensadores que nos hablan desde nuestra 
realidad. Decía Eduardo Galeano en Las venas 
abiertas de América Latina que hay que mirar 
desde adentro. Muchas veces esos modelos 
económicos no funcionan en nuestro país. ¿Y 
pensamos por qué? Porque no vemos desde 
adentro, no comprendemos nuestra realidad 
ni reparamos en el hecho de que somos dife-
rentes y tenemos pluriculturalidad.

Otro punto importante es el desarrollismo en 
América Latina, que fue la respuesta regional 
al orden económico mundial, donde surgió el 
"milagro mexicano" y tuvo también efectos en 
varias partes de América Latina, por ejemplo, 
el boom brasileño. Sin embargo, no funcionó. 
¿Por qué? La respuesta implica el abordaje 
de los modelos económicos, no teníamos una 
economía fuerte ni una industria desarrollada. 
Fue un momento de crecimiento y desde ahí 
ha habido un ciclo económico estancado, que 
va lento comparado con los demás.

En el siglo XX, la Iglesia tuvo un papel ambiva-
lente: mientras algunos sectores legitimaban 
dictaduras en nombre de la "civilización cris-
tiana", otros, inspirados en la Teología de la Li-
beración, hicieron de la fe un camino de resis-
tencia y justicia social. Esa tensión revela que la 
religión no es solo opresión, sino que también 
puede ser emancipación. Si la religión moldeó 
las conciencias y estableció códigos morales, la 
lengua cumplió la función igualmente estraté-
gica en el proceso de dominación. Así como la 
Biblia justificó el despojo, el idioma se convir-
tió en un instrumento para definir ciudadanía, 
identidad y jerarquías sociales. La lengua, al 
igual que la religión, fue una herramienta cen-
tral de dominación en América.



81

MESA DE TRABAJO 2

Durante el periodo colonial se alternaron es-
trategias: enseñar español o portugués para 
sustituir las lenguas indígenas o usarlas como 
medio de evangelización. Pero en la formación 
de los Estados nacionales del siglo XIX predo-
minó la idea de una lengua única, un símbolo 
de progreso y unidad. En México, el mestizaje 
se convirtió en una ideología de Estado; exal-
taba la mezcla de identidad nacional mientras 
marginaban las lenguas originarias. Esta lógi-
ca se repitió en toda América Latina, donde se 
celebró la diversidad en el discurso, pero se im-
puso el castellano como única lengua legítima. 
La lengua entonces fue un instrumento políti-
co para definir ciudadanía y jerarquías; es de-
cir, hablar español significaba ser "civilizado".

Es muy breve lo que he dicho, pero la hege-
monía se ve en muchos ámbitos, por ejemplo, 
en la cultura y en la educación a través de los 
modelos que se imparten. Vemos que la edu-
cación es fundamental porque no se trata so-
lamente de enseñar, sino que se trata de en-
señar al alumno a que sea crítico, dialéctico, 
y a través de la educación se puede moldear o 
se puede borrar toda una generación. Hoy la 
hegemonía la vamos a ver más radiante, a flor 
de piel, a través de las redes sociales y de los 
algoritmos, que muchas veces son el medio de 
control de diversos partidos. Un ejemplo es el 
caso de Cambridge Analytica, en Estados Uni-
dos, donde hizo que se ganara la presidencia 
de aquel país. Entonces, tenemos que estar 
atentos, ya no a un poder de coerción, sino a 
uno blando, a un soft power. 

Finalmente, me gustaría resaltar que América 
Latina ha sufrido saqueos, dictaduras y transi-
ciones internas, pero también ha resistido con 
creatividad y esperanza. La soberanía no se 
mendiga, se construye cada día en las aulas, en 
las calles, en cada decisión sobre qué consu-
mir, qué creer y qué transmitir. Nuestro mayor 
acto de dignidad será reconocernos, amarnos y 
levantarnos desde lo que somos. América Lati-
na puede ser por fin América.

Muchas gracias.
 



82



83

MESA DE TRABAJO 2

Buenas tardes a todos. Antes de iniciar quisie-
ra preguntarles algo fundamental: ¿Cuántos de 
aquí conocen a algún filósofo o han escuchado 
de la filosofía? Ahora, ¿cuántos han escuchado 
sobre filosofía mexicana? ¿Por qué hay tan po-
cos? Aquí va a ser un espacio para reflexionar y 
aprender un poco.
 
El Humanismo Mexicano hoy está de moda, 
pero bajo una forma de discursos cuya funda-
mentación está construyéndose. Antes de abor-
dar esto, hay que dar respuesta a qué enten-
demos por Humanismo. El Humanismo es un 
concepto que a lo largo del tiempo ha cambiado 
su significado. José Ferrater Mora, en su Dic-
cionario de filosofía, destaca diversos enfoques: 
"Niethammer, entendía por humanismo la ten-
dencia a destacar la importancia del estudio de 
lenguas y de los autores clásicos, estos entendi-
dos en latín y griego" (Ferrater Mora, 1994). En 
esta obra, menciona que en Italia, en el siglo XV, 
el término "humanista” hacía referencia a aque-
llos que estudiaban las humanidades como es-
tudio liberal, es decir, que se consagraban a lo 
"general humano": historia, poesía, retórica, gra-
mática, literatura y filosofía moral.

1Licenciado en Filosofía por la Universidad Autónoma del Estado de México y colaborador de la 
Red Iberoamericana de Ética Pública de la misma institución. 
Correo electrónico: estefano1474@gmail.com

La necesidad de la autocrítica en 
el Humanismo Mexicano para 
gobernar con reflexión

Pedro Estefano Garcés Vega1

Sistema Anticorrupción del Estado de México y Municipios

El Humanismo deja la puerta abierta a su defi-
nición, pero dejarla abierta no necesariamente 
es negativo, ya que el Humanismo es la máxi-
ma expresión del ser humano. Como refería 
Alfonso Reyes Ochoa, el hombre entendido 
como ser humano es de naturaleza dinámica, 
así como sus múltiples expresiones, activida-
des, producciones y con ello su entorno (Reyes 
Ochoa, 1979). Sin embargo, para efectos prác-
ticos y que no se quede en el aire el concepto, 
vamos a ocupar una definición de Ambrosio 
Velasco: "El humanismo en general sostiene 
una comprensión de libertad humana capaz 
de contribuir a definir su naturaleza, su posi-
ción y función en el mundo y en última ins-
tancia orientar el curso de la historia" (Velasco, 
2009). Esta es nuestra entrada.

¿Qué entiende nuestro gobierno actual por 
Humanismo Mexicano? El pasado 15 de abril 
del presente año se aprobó el Plan Nacional 
de Desarrollo 2025-2030, en el cual se articu-
lan cuatro ejes generales que estructuran la 
política de gobierno en conjunto, de los cuales 
derivan 100 compromisos del gobierno que se 
agrupan en repúblicas. Lo que nos interesa es 

https://inesle.gob.mx/revistaview/43/autocritica-humanismo-mexicano

https://inesle.gob.mx/revistaview/43/autocritica-humanismo-mexicano


84

la primera república: República democrática, 
justa, honesta, libre, participativa y responsa-
ble; y el segundo eje, Gobierno sustentado en 
Humanismo Mexicano. Y de ello se mencio-
na: "El Proyecto de Nación del Gobierno de la 
Transformación tiene como eje principal el 
Humanismo Mexicano, que en esencia signi-
fica ‘Por el bien de todos, primero los pobres’. 
El objetivo es lograr la fraternidad universal, 
la igualdad de oportunidades para todas las 
personas y prosperidad compartida. El Huma-
nismo Mexicano se nutre de la esencia de los 
pueblos originarios y de la fecunda historia de 
México. Culturas milenarias que han resistido 
valores, prácticas comunitarias y el largo cami-
nar del pueblo de México por ser un país libre, 
independiente y soberano" (Diario Oficial de la 
Federación, 2025).

Y sobre esto conviene hacernos unas pregun-
tas fundamentales: ¿Esto es lo que necesita la 
nación? ¿El Humanismo Mexicano está sufi-
cientemente fundamentado? Estas preguntas 
no desestiman este esfuerzo, sino, al contra-
rio, son un ejercicio de autocrítica. Entonces, 
¿cómo fundamentar adecuadamente el Hu-
manismo Mexicano? Si queremos que el Hu-
manismo Mexicano vaya más allá de un lema 
político, debe apoyarse en una tradición de la 
filosofía mexicana. ¿Por qué desde la filosofía? 
Como argumentaba Jorge Portilla, la filosofía 
tiene una función de promover la razón en una 
sociedad determinada, de poner claramente 
ante la conciencia colectiva el fundamento úl-
timo de su pensar, de su sentir y de su actuar 
(Portilla, 1984). Por ello, la filosofía, por medio 
de la historia de las ideas, nos puede ayudar a 
lograr una conciencia histórica.

Sin la conciencia histórica es imposible cons-
truir una identidad y sin el conocimiento del 
proceso de las creaciones culturales resulta 
incomprensible la situación que guarda la hu-
manidad en el presente. Para coadyuvar a su-
perar ambas situaciones, es pertinente acudir 
a la revisión de procedimientos a través de los 
cuales se ha venido construyendo el conoci-
miento histórico con el cual se forja la concien-
cia histórica, la sistematización de los aportes 
intelectuales, en particular de las concepcio-

nes y conocimientos filosóficos. Por ello, para 
hablar de Humanismo Mexicano, necesitamos 
alimentarlo desde la identidad mexicana. 

Ya muchos filósofos del siglo XX han reflexio-
nado sobre ello. Voy a mencionar algunos, para 
que veamos un poquito de esta diversidad. Por 
ejemplo:

•	Antonio Caso: Sostuvo que el ser hu-
mano no puede reducirse a la utilidad 
ni al interés propio, sino que debe ser 
libre, racional, consciente de sí mismo. 
Propuso la práctica de la caridad como 
un acto de bien y, de base, una vida éti-
ca. Su humanismo se fundamenta en la 
solidaridad y en los valores morales del 
cristianismo. Para él, la vida ética con-
siste en superar el egoísmo y actuar mo-
vido por la entrega al otro. En este caso, 
podríamos recuperar un aporte para el 
humanismo, que sería rescatar la digni-
dad humana a través de la solidaridad y 
la caridad moral. 

•	José Vasconcelos: El humanismo co-
bró una forma institucional durante su 
gestión en la Secretaría de Educación 
Pública, cuando impulsó una política 
educativa masiva de alfabetización, es-
cuelas rurales, bibliotecas y enseñanza 
artística; concibió la educación como 
un vínculo de elevación moral e integra-
ción nacional. El aporte al humanismo 
sería entender la educación pública y 
cultural como un motor de cohesión so-
cial, formación ética y afirmación de la 
diversidad como riqueza nacional.

•	Alfonso Reyes: Defendió la formación 
del hombre universal, capaz de dialogar 
con otras culturas sin perder sus raíces. 
Entendió al ser humano como una reali-
dad dinámica abierta al aprendizaje y al 
intercambio. Su aporte al Humanismo 
Mexicano sería promover un humanis-
mo abierto, crítico y cosmopolita que 
fortalezca la identidad sin caer en el ais-
lamiento.



85

MESA DE TRABAJO 2

•	Samuel Ramos: Analizó la psicología 
del mexicano a través del complejo de 
inferioridad que surgió tras la indepen-
dencia, cuando el país, aún joven, in-
tentó compararse con Europa y adaptar 
sus modelos. En este caso, el aporte del 
humanismo sería promover el autocono-
cimiento cultural como vía para recons-
truir el valor y la confianza nacional.

•	Emilio Uranga: Profundizó la idea de la 
zozobra como un rasgo existencial del 
mexicano. En este caso, su aporte al Hu-
manismo Mexicano sería reconocer la 
vulnerabilidad con fuerza creadora para 
una vida auténtica y comunitaria.

•	Leopoldo Zea: Ve el humanismo desde 
Latinoamérica. Para él, la filosofía impli-
ca un compromiso, no un acuerdo inte-
resado, sino una responsabilidad inevi-
table en nuestra realidad con la que se 
vive. El aporte sería que el humanismo 
debe estar situado, construido de Méxi-
co y para México, conciencia histórica y 
responsabilidad social.

•	Jorge Portilla: Estudió el relajo como 
una forma de evasión de la colectividad 
ante la responsabilidad. En este caso, su 
aporte sería promover una ética de la 
responsabilidad pública que supere la 
evasión colectiva y la fortaleza de la ma-
durez social.

•	Enrique Dussel: Propuso un humanismo 
de la liberación, que parte de reconocer 
las injusticias estructurales y actuar en 
favor de la dignidad de quienes han sido 
excluidos. Podríamos argumentar que 
su aporte al Humanismo Mexicano es 
colocar en el centro a las comunidades 
vulneradas y construir instituciones al 
servicio de la vida y la justicia social.

•	Fernando Salmerón: Subraya la impor-
tancia de la ética cívica entendida como 
el conjunto de valores que permite la 
convivencia democrática, ni más ni me-
nos. Su aporte sería fomentar la ética, la 

participación democrática y la cultura de 
legalidad como base de convivencia.

Y para finalizar, la definición y propuesta que 
puedo dar para el Humanismo Mexicano es 
que sea un proyecto ético, cultural y político 
que reconozca la dignidad humana y la liber-
tad; que promueva el autoconocimiento histó-
rico y la cultura; que asuma la vulnerabilidad; 
que se construya de México para México; que 
conciba la educación como medio de integra-
ción; que se mantenga la apertura crítica y uni-
versal; que asuma la responsabilidad pública y 
ética enfrentando los problemas nacionales, y 
que busque la justicia social e inclusión colo-
cando al centro a los excluidos.

Aunque haya quienes puedan sostener que ya 
no es tiempo para la autocrítica, dado que el 
Humanismo Mexicano ya está planteado en el 
Plan Nacional de Desarrollo 2025-2030, hay que 
tener en consideración que siempre es tiempo 
para discutirlo. Me faltó hablar de filósofas 
mexicanas y de los pueblos originarios, esa es 
mi autocrítica. Por ello, ¿por qué no hacerla en 
general?

Muchas gracias.

 



86

Referencias

Ferrater Mora, J. (1994) Diccionario De Filosofía. Tomos I Y II (obra completa). Editorial 
Sudamericana, Buenos Aires. Disponible en: http://archive.org/details/ferrater-mora-j.-
diccionario-de-filosofia.-tomos-i-y-ii-obra-completa-s.f. (Consultado: el 30 de noviembre de 
2025). 

Diario Oficial de la Federación (2025) “DECRETO por el que se aprueba el Plan Nacional de 
Desarrollo 2025-2030”. Disponible en:
https://www.dof.gob.mx/2025/PRESREP/PND%202025-2030.pdf. 

Portilla, J. (1984) Fenomenología del relajo. Fondo de Cultura Económica. 

Reyes Ochoa, A. (1979) Obras completas.Obras completas. Fondo de Cultura Económica México. Disponible en:
http://archive.org/details/obras-completas-xx-alfonso-reyes (Consultado: el 30 de noviembre 
de 2025). 

Velasco, A. (2009) “Humanismo”, Conceptos y fenómenos fundamentales de nuestro tiempo. 
Universidad Nacional Autónoma de México (Instituto de Investigaciones Sociales) 
[Preprint]. Disponible en: https://conceptos.sociales.unam.mx/conceptos_final/437trabajo.pdf. 



87

MESA DE TRABAJO 2

Gracias a quienes organizaron este encuentro 
de diálogo, de discusión y para poner sobre la 
mesa lo que cada uno, desde sus respectivas 
trincheras, está tratando de entender sobre la 
propuesta del Humanismo Mexicano y hacia 
dónde puede ir.

Iba a preguntar por la presencia de las filóso-
fas, porque voy a hablar, justamente, de que sin 
feminismo no hay Humanismo. Ustedes van 
a decir "ya vienen las feministas". Sí. Creo que 
este es un elemento importante; así como pude 
haber preguntado a otros compañeros dónde 
están las filósofas mexicanas en su propia re-
flexión, otro colega puede preguntar dónde es-
tán las comunidades originarias.

Hay una reflexión de inicio sobre la cual hay 
que tener claridad: el Humanismo es una filo-
sofía que ya existe. Su temporalidad se remonta, 
si lo pensamos en lo más cercano a los tiempos 
modernos, a los siglos XIV y XV, en el contex-
to del Renacimiento europeo. La construcción 

1Doctora y maestra en Historia por el Colegio de México; licenciada en Historia por la Universidad 
de Sonora. Integrante del Sistema Nacional de Investigadoras e Investigadores Nivel I de la Se-
cretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación. Profesora-investigadora del Colegio 
Mexiquense, A. C. 
Correo electrónico: rvasquez@cmq.edu.mx

Sin feminismo no hay Humanismo. 
Las apuestas intelectuales de 
las mujeres para la justicia y la 
equidad

Rosario Margarita Vásquez Montaño1

El Colegio Mexiquense, A. C.

del Humanismo consistió en volcar la mirada 
al humano, al ser humano, a su dignidad y a 
la individualidad. Las ideas del Humanismo 
se han ido transformando, pues quienes han 
hecho estos cuestionamientos son pensado-
res y pensadoras que han sido atravesadas por 
procesos históricos de colonización, o que han 
experimentado la opresión, como las mujeres.

Me gustaría señalar que la propuesta del Hu-
manismo estuvo anclada a la idea de la uni-
versalidad del hombre, lo que nos lleva a re-
conocer que la construcción de la categoría de 
Humanismo es patriarcal. La forma en la que se 
construyó la idea de Humanismo giraba en tor-
no a ese humano que estaba anclado a la figura 
masculina. De esta forma, es esta universalidad, 
que es a su vez producto de una construcción 
marcada por el sesgo colonial, eurocentrista y 
patriarcal —y después capitalista, expresado 
en los imperialismos y en el colonialismo— lo 
que se cuestiona. Por ejemplo, Frantz Fanon, de 
Martinica, vino a proponer un nuevo Huma-

https://inesle.gob.mx/revistaview/44/feminismo-apuestas-intelectuales

https://inesle.gob.mx/revistaview/44/feminismo-apuestas-intelectuales


88

nismo, uno radical, para señalar las falencias 
que tenía la propuesta de Humanismo —muy 
centrada en Europa—, al no reconocer las ex-
periencias coloniales en su propia vida como 
un hombre afrodescendiente.

Me parece que contrastar esa supuesta univer-
salidad construida del Humanismo es un tema 
importante. Por ello, es importante reflexionar, 
primero, desde los aportes que se pueden hacer 
a partir de la mirada mexicana, pero sin dejar 
de reconocer que hay procesos de solidaridad, 
incluso internacionalistas, que permiten cons-
truir pensamiento que nos atraviesa a todas y 
todos. Esa es la idea del Humanismo, que es 
universalista. Es importante poner en contras-
te la universalidad del Humanismo a partir de 
otras posturas como las decoloniales, las desco-
loniales y feministas, las que están vinculadas a 
las ideas de los socialismos, las que están ancla-
das al tema de la justicia social, las antiimperia-
listas, etcétera, y discutir cómo pueden ser apli-
cadas a la realidad mexicana, tanto la histórica 
como la actual.

¿Por qué digo que sin feminismo no hay Hu-
manismo? Me parece que, retomando lo que 
decía el doctor Felipe Ávila, el feminismo es 
uno de los movimientos más potentes que va 
a marcar el siglo XX a nivel continental y que, 
de alguna manera, va a obligar a transformar 
no solo la construcción y la idea que tenemos 
de humanidad y de Humanismo, sino también 
de ciudadanía. Ya decíamos que las mujeres no 
teníamos ciudadanía hasta hace no mucho, y 
lo vemos como algo natural, pero fue producto 
de una serie de luchas y de una conquista que 
costó mucho a las mujeres en México y en el 
continente americano.

Hay una serie de valores en el feminismo que 
tendrían que ser tomados en cuenta, consi-
derando que el feminismo es un movimiento 
político, social y una teoría crítica que busca 
la equidad. No somos antihombres, hay que 
señalarlo; buscamos la igualdad en las socie-
dades. En este contexto, hay valores y prácticas 
dentro del feminismo, como el de la sororidad 
y el affidamento, que devienen del propio movi-
miento, pero que son prácticas de empatía y de 

solidaridad amplificadas, donde reconocién-
donos en nuestras diferencias, nos encontra-
mos. Y eso es un elemento importante, porque 
somos diferentes, pero podemos encontrar 
puntos de encuentro. Eso es algo que el femi-
nismo hace. Con frecuencia se señalan peleas 
al interior de los feminismos. No. Al respecto, 
hay que señalar que hay diferencias de apro-
ximación, de cómo queremos construir socie-
dades igualitarias, pero al final de cuentas nos 
encontramos en el objetivo.

También es relevante el punto referente a la 
lucha contra las violencias. Estamos concentra-
das en la violencia contra las mujeres, en par-
ticular porque nos siguen atravesando; somos 
un sector de la población víctima de violencias 
de todo tipo hasta llegar al más grave, que es 
el feminicidio, cuyo concepto se construyó y 
pudo ser tipificado en México por una filósofa 
mexicana. Me parece que parte de esta lucha 
es también desarticular las lógicas del poder 
hegemónico, violento y bélico del patriarcado. 
Las mujeres no hicimos las guerras y la lógica 
del feminismo es pacifista. Y ese es otro valor 
del movimiento feminista que se tendría que 
retomar para construir Humanismo. 

El feminismo también ofrece las coordenadas 
y elementos generales, como es evidente, des-
de la perspectiva de género para replantear la 
masculinidad hegemónica. Nosotras no vamos 
a hacer el trabajo, pero hemos dado el paso teó-
rico para ofrecer algunas posibilidades en la 
construcción de nuevas masculinidades que se 
distancien de las lógicas violentas y de elemen-
tos que confluyen y sostienen prácticas misógi-
nas, machistas y de violencia en general. 

El movimiento de mujeres es diverso por sus 
corrientes; incluso, desde ciertas tendencias 
feministas nacidas en Latinoamérica, apelan al 
encuentro en las diferencias. Sobre todo, algo 
que se hace desde el feminismo latinoameri-
cano es apelar a la lucha contra el patriarcado. 
Hay pensadoras latinoamericanas, como Rita 
Segato, que proponen, junto con otras colegas 
de la corriente italiana, que el patriarcado ante-
cede al capitalismo. Habría que problematizar 
y retomar esta propuesta.



89

MESA DE TRABAJO 2

El feminismo latinoamericano es tan potente 
porque su propuesta es antiimperialista, anti-
capitalista y antipatriarcal. Son elementos que 
confluyen. Al respecto, Rita Segato sostiene, 
por ejemplo, que hay un entronque o un en-
cuentro entre capitalismo y patriarcado, y que 
no podemos explicar el capitalismo sin su en-
cuentro con el patriarcado. Incluso en la globa-
lidad, que ya se mencionaba en esta mesa, es 
importante observar cómo las redes sociales se 
están construyendo frente al patriarcado y al 
capital. 

Lo que tiene que ofrecer el feminismo es mu-
cho, pensando que es un movimiento que ha 
perdurado en el tiempo, que se ha globalizado 
y que ha estado en consonancia con otras lu-
chas. Eso es lo que a mí me interesa. Ese es el 
feminismo que yo practico. Es un feminismo 
interseccional que reconoce a las compañeras 
indígenas, a las mujeres trans. ¿Por qué? Por-
que somos diversas y diversos. Por ello creo que 
sin feminismo no hay Humanismo.

Muchas gracias.
 



90



91

MESA DE TRABAJO 2

Contexto

Buenas tardes a quienes siguen aquí. Creo que 
cada una de las intervenciones ha aportado, 
desde su visión, el trabajo que estamos rea-
lizando desde la academia y la investigación 
sobre el Humanismo Mexicano y la economía 
moral. Hay tantas perspectivas de abordaje 
desde la filosofía, la economía y la política, que 
ha resultado un reto entender este proceso que 
Andrés Manuel López Obrador puso sobre la 
mesa; hoy nos encontramos con las primeras 
bases y esfuerzos de análisis y reflexión. Con 
el tiempo iremos viendo más publicaciones 
y trabajos relacionados con este tema, el cual 
nos ha obligado fuertemente a estudiarlo y 
comprenderlo; es interesante y retador hacer-
lo, principalmente, desde un enfoque crítico.
 
¿Qué representa, en un mundo de derechas, 
izquierdas y centros, el Humanismo Mexica-
no? ¿Qué representa la economía moral en el 
contexto mundial? Nos encontramos en un 

1Doctora en Marketing Político, Actores e Instituciones de la Sociedades Contemporáneas y más-
ter en Estudios Internacionales por la Universidad de Santiago de Compostela, España; licen-
ciada en Ciencias Políticas y Administración Pública por la Universidad Autónoma del Estado de 
México. Investigadora del Consejo Mexiquense de Ciencia y Tecnología adscrita al Instituto de 
Estudios Legislativos del Congreso del Estado de México (INESLE), y profesora de asignatura en 
la Universidad Autónoma del Estado de México. 
Correo electrónico: itzelcruzp@outlook.com

Repensando los pilares de la 
economía moral en un contexto 
de crisis global y desigualdad 
sistémica

Itzel Cruz Pérez1

Instituto de Estudios Legislativos del Congreso del Estado de México

momento histórico definido por la convergen-
cia de múltiples crisis (sanitarias, climáticas, 
geopolíticas y socioeconómicas) que han ex-
puesto, con una claridad ineludible, las pro-
fundas fisuras éticas y estructurales de nuestro 
sistema económico global. La promesa de que 
el crecimiento ilimitado beneficiaría a toda la 
sociedad se ha visto desmentida por la per-
sistencia y el agravamiento de la desigualdad 
sistémica, lo que no es una anomalía, sino el 
resultado intrínseco de los pilares sobre los 
que se ha construido la economía moderna. 
El desafío que enfrentamos hoy no es solo téc-
nico o de gestión de recursos, sino fundamen-
talmente moral. Esta mesa de análisis propone 
repensar los pilares de la economía moral en 
este contexto turbulento.

Tradicionalmente, la economía moral —con-
cepto popularizado por E. P. Thompson— se 
centraba en las expectativas normativas de la 
comunidad respecto a la justicia y la equidad 
en el mercado. Sin embargo, en la actualidad 

https://inesle.gob.mx/revistaview/45/pilares-economia-moral

https://inesle.gob.mx/revistaview/45/pilares-economia-moral


92

debemos ir más allá de la mera reacción ante 
la injusticia del mercado. Debemos redefinir 
qué significa una economía "justa" y "buena" 
para el siglo XXI.

El contexto actual global está profundamente 
marcado por las secuelas de décadas de polí-
ticas neoliberales. Como señala Stiglitz (2019), 
en todos los países, tanto ricos como pobres, 
las élites prometieron que las políticas neoli-
berales llevarían a más crecimiento económico 
y que los beneficios se derramarían de modo 
que todos, incluidos los más pobres, estarían 
mejor que antes. Las consecuencias de este 
modelo han sido, de hecho, lo contrario. La 
aplicación de estas políticas ha profundizado 
la desigualdad social y económica a niveles 
históricos. Al priorizar el mercado por encima 
de la equidad social, el neoliberalismo ha des-
mantelado progresivamente los mecanismos 
de protección del Estado de Bienestar, resul-
tando en una concentración de la riqueza en 
manos de unos cuantos.

Por supuesto, las consecuencias también se 
perciben más allá de los aspectos económi-
cos: el Estado neoliberal globalizador no 
respeta el medio ambiente ni las culturas 
ancestrales, expoliando y saqueando intensi-
vamente los recursos. Incluso, las consecuen-
cias de este modelo han sido antihumanistas, 
lucrando en detrimento directo de la digni-
dad, la libertad y la igualdad humana. En este 
marco, discursos relacionados también con 
los derechos humanos y sus garantías quedan 
subordinados a los imperativos económicos y 
geopolíticos (Cárdenas Gracia, 2023).
 
A pesar de este panorama de profunda des-
igualdad, la paradoja es que las fuerzas de 
derecha y extrema derecha avanzan a gran 
velocidad a nivel global. Y lo hacen cosechan-
do victorias electorales normalizando valo-
res, políticas y narrativas que hace apenas 
unos años hubieran sido impensables. Como 
señalan Herz y Summa (2025), su creciente 
influencia en un número cada vez mayor de 
países representa una amenaza existencial no 
solo para la democracia, también para la go-
bernanza global.

América Latina

Como es sabido, en América Latina los prime-
ros lustros de la política posautoritaria estuvie-
ron dominados por actores de derecha tanto en 
lo político como en lo económico (Monestier y 
Vommaro, 2021). Tras la crisis de la deuda a prin-
cipios de la década de 1980, los gobiernos de la 
región se enfrentaron a una tensa presión inter-
nacional para adoptar el Consenso de Washing-
ton, que promovía la liberalización del mercado 
(Bresser Pereira, Maravall y Przeworski, 1993). 
Incluso, presidentes que se presentaron a las 
elecciones con programas distintos, una vez que 
llegaron al gobierno, implementaron políticas 
de ajuste estructural (Stokes, 2001); esto es, las 
políticas neoliberales parecían salvaguardadas 
por los imperativos estructurales de los merca-
dos globales que disciplinaron a los gobiernos 
nacionales (Roberts, 2014).

Este predominio conservador parecía inexpug-
nable en la década de 1990; sin embargo, el ciclo 
político comenzó a cambiar tras un fuerte des-
encanto con las reformas neoliberales de mer-
cado, el fervor antiglobalización, problemas en-
démicos de corrupción y la profundización de 
la desigualdad y la pobreza (Murillo, Oliveros y 
Vaishnav, 2011). A la llegada de Hugo Chávez a 
la presidencia de Venezuela (1999) le siguieron 
una serie de victorias electorales de partidos y 
movimientos de izquierda en un gran número 
de países de la región con la promesa de mo-
delos alternativos para corregir el modelo eco-
nómico liberal, dando lugar a lo que se conoce 
como "giro a la izquierda".

Estos gobiernos no solamente ganaron un im-
portante número de elecciones, también tuvie-
ron la "fortuna" de gobernar tras una mejora 
económica en los países de la región debido al 
aumento del precio de las materias primas en 
el mercado global (Murillo, Oliveros y Vaishnav, 
2011), otorgándoles mayor libertad económica 
para financiar la expansión de políticas sociales 
(Hagopian, 2016). Pese a que varios gobiernos 
de izquierda fueron reelectos y lograron mejo-
rar las condiciones de los sectores desfavoreci-
dos, desde la segunda década del siglo XXI la 
izquierda perdió terreno. En la prensa y en la 



93

MESA DE TRABAJO 2

academia se comenzó a hablar de un nuevo giro 
político tras la llegada de Mauricio Macri a la 
presidencia de Argentina (2015), continuando 
con una tendencia hacia la derecha en otros 
países del continente, demostrando que no ha-
bían perdido competitividad electoral.

Aunque no ha llegado a ser tan dominante 
como lo fue el anterior, un fenómeno nuevo ha 
acompañado a este ciclo más reciente en la re-
gión: la emergencia de una "nueva derecha más 
extrema". Estas fuerzas han comenzado a ga-
nar terreno en países como Brasil, El Salvador 
y Chile. Las características antidemocráticas 
de cada uno pueden identificarse claramente. 
No obstante, uno de los casos más relevantes 
es el que representa Nayib Bukele en El Sal-
vador, quien a pesar de que se autoproclamó 
como de "izquierda radical" durante su periodo 
como alcalde, desde que llegó a la presidencia 
ha adoptado posiciones que son propias de la 
extrema derecha autoritaria, como el desman-
telamiento de los contrapesos democráticos, el 
impulso de un agresivo punitivismo penal y la 
defensa del conservadurismo social (Laborde, 
2023). Su gobierno ha estado en el centro del 
debate por diversos motivos; particularmente, 
el "modelo Bukele" de seguridad ha sido con-
trovertido y ha alcanzado una importante po-
pularidad a nivel regional.

El resurgimiento de la derecha y la emergencia 
de fuerzas más extremas en la región no se limi-
ta a figuras con tintes autoritarios como Nayib 
Bukele. Un fenómeno igualmente disruptivo, y 
quizás más definitorio de la coyuntura actual, es 
la aparición de movimientos que combinan una 
agenda ultraneoliberal en lo económico con un 
discurso nativista y autoritario en lo social. El 
caso de Argentina con Javier Milei es un ejem-
plo paradigmático. Esta extrema derecha actual 
a menudo promueve la austeridad radical y la 
desregulación total, profundizando la lógica an-
tihumanista del neoliberalismo.

A esto se añade el descenso de la democracia en 
América Latina. La oleada más reciente del Lati-
nobarómetro muestra un 48 % de apoyo a la de-
mocracia, frente a un 63.3 % en el 2010. A pesar de 
que la democracia no goza en ninguna parte de 

buenos tiempos, en esta región la crisis de par-
tidos y de representación es profunda, los parti-
dos dejaron de ser instrumentos para canalizar 
las demandas de la gente, la competencia se ha 
trasladado de partidos a personas, la imagen del 
candidato es más importante que un programa 
convincente. Ante las crisis económicas, falta de 
crecimiento, desempleo, desigualdad, desespera-
ción, al votante no le importa demasiado el tipo 
de régimen que gobierna, lo que representa un 
terreno fértil para el autoritarismo (Lagos, 2023).

Tanto los avances de la derecha como los re-
cientes triunfos de la izquierda en América 
Latina revelan una crisis más profunda en la 
política regional: la falta de una alternativa 
programática sólida. Por un lado, los avances 
de la derecha y la extrema derecha no han 
sido acompañados de una política capaz de 
constituir un antídoto suficiente contra las 
amenazas contemporáneas (Confavreux y 
Salvi, 2024). Incluso cuando la izquierda ha 
logrado volver al poder, como en el caso re-
ciente de Uruguay con el Frente Amplio, la 
victoria no se ha dado necesariamente sobre 
la base de un proyecto alternativo de gran ca-
lado. En la campaña uruguaya, por ejemplo, el 
debate se centró más en el impacto de varios 
escándalos de corrupción que involucraron al 
gobierno saliente que en una discusión pro-
funda sobre propuestas de gobierno alterna-
tivas. La izquierda pudo recuperar terreno en 
medio de un clima de desencanto, pero sin ha-
ber resuelto la crisis de representación ni ha-
ber presentado un nuevo "gran relato" capaz 
de generar un entusiasmo masivo.

Los pilares de la economía moral

El concepto de economía moral se erigió histó-
ricamente sobre dos pilares fundamentales: la 
legitimidad comunitaria y la ética de la subsis-
tencia. El primer pilar, expuesto magistralmen-
te por E.P. Thompson, describe la expectativa 
popular de que el mercado, especialmente el 
de bienes básicos, debe operar bajo un conjun-
to de normas sociales y morales preexistentes 
que prioricen las necesidades de la comuni-
dad sobre el beneficio individual. No se trata 
de una aversión al mercado, sino de la defensa 



94

de la justicia distributiva básica que asegure 
precios justos y evite la especulación con los 
bienes esenciales. El segundo pilar, la ética de 
la subsistencia, subraya el derecho inalienable 
de las personas a garantizar su sustento y evi-
tar la indigencia. En este marco, la moralidad 
de una transacción o un sistema económico se 
mide por su capacidad para proteger a los más 
vulnerables y asegurar la reproducción social 
de la vida. Estos pilares rechazan la idea de que 
la maximización de la utilidad individual sea el 
único o principal motor del bienestar colectivo.
En el caso de México, la Cuarta Transformación 
iniciada con el gobierno de Andrés Manuel López 
Obrador ha representado un hito. Concretamente, 
el Humanismo Mexicano representa un ejercicio 
de búsqueda y un experimento en la construcción 
de una identidad nacional popular. Los valores 
históricos y culturales son retrabajados para crear 
una identidad profundamente mexicana que, al 
mismo tiempo, dialogue con lo global, pero que 
no sea tóxica, chauvinista o excluyente. Al recupe-
rar la herencia cultural prehispánica y la tradición 
de justicia social de los próceres nacionales se ar-
ticula una identidad que sí puede congregar a una 
pluralidad tan vasta como la que existe en México, 
convirtiéndose en el elemento agregador y movili-
zador del movimiento político.

Por otro lado, varios autores señalan que es un 
movimiento que no se casó con las modas ideo-
lógicas; de hecho, en el libro A la mitad del cami-
no, López Obrador menciona que su ideología 
es el Humanismo, en relación con una anéc-
dota de cuando el director de la Policía Federal 
de Seguridad, Miguel Nazar Haro, enviaba in-
formes falsos a sus superiores advirtiendo que 
era comunista (López Obrador, 2021). Cárdenas 
Gracia (2023) da un par de hipótesis sobre por 
qué AMLO califica su proyecto político e ideo-
lógico como Humanismo Mexicano y no como 
un movimiento de izquierda o progresista:

1.	 Al considerar su proyecto como Huma-
nismo Mexicano pretende incluir en él a 
muy amplios sectores sociales, políticos y 
culturales de nuestra sociedad.

2.	 El concepto de Humanismo Mexicano 
ayuda a expresar cualitativamente y no 
solo cuantitativamente que la preocu-

pación más trascendente de la Cuarta 
Transformación, desde la profundidad 
de la historia patria, son las personas, la 
gente —como dice él—, sobre todo, los 
más pobres.

Hay muchos elementos que están emergiendo 
en la política mexicana y que sin duda seguirán 
siendo objeto de análisis para los expertos. Lo 
que es claro es que el Humanismo Mexicano 
es una especie de protección en contra de los 
discursos reaccionarios. Puede afirmarse que la 
Cuarta Transformación es un movimiento único 
en el mundo que intentó, por diferentes rumbos, 
darle sentido a un movimiento de transforma-
ción que se opuso a una época neoliberal en la 
que parecía que no había alternativas ni en Méxi-
co, en Latinoamérica ni en el mundo entero.

 

 

Referencias

Bresser Pereira, L.C., Maravall, J.M. y 
Przeworski, A. (1993) Economic reforms in 
new democracies. A social-democratic 
approach. Cambridge University Press.
 
Cárdenas Gracia, J. (2023) “El humanismo de la 
Cuarta Transformación”, Hechos y Derechos 
[Preprint], (76). Disponible en: https://revistas.
jur idicas.unam.mx/index.php/hechos-
y-derechos/art icle/view/18426/18719 
(Consultado: el 2 de diciembre de 2025). 

Confavreux, J. y Salvi, E. (2024) “Extremas 
derechas: 50 tonos de pardo y un deseo de 
transgresión”, Nueva Sociedad, (312), pp. 
31–44. 

Hagopian, F. (2016) “Escaping the Inequality 
Trap, but How? Comparative and Contending 
Perspectives”. Ponzan.



95

Herz, M. y Summa, G. (2025) “La extrema 
derecha como amenaza para la gobernanza 
mundial”, Nueva Sociedad [Preprint], 
(315). Disponible en:https://static.nuso.org/
media/articles/downloads/5.TC_Herz_y_
Summa_315.pdf.

Laborde, A. (2023) Caída de la derecha 
tradicional y nuevos liderazgos: las 
claves del auge de la ultraderecha en 
Latinoamérica, El País América. Disponible 
en: https://elpais.com/america/2023-11-25/
c a i d a - d e - l a - d e r e c h a - t r a d i c i o n a l - y -
nuevos-liderazgos-las-claves-del-auge-
de-la-ultraderecha-en-latinoamerica.html 
(Consultado: el 2 de diciembre de 2025).

Lagos, M. (2023) Marta Lagos, pollster: "Latin 
America has begun to see authoritarianism 
as one of the options for democracy", El 
País. Disponible en: https://english.elpais.
com/international/2023-10-02/marta-lagos-
pollster-latin-america-has-begun-to-see-
authoritarianism-as-one-of-the-options-
for-democracy.html (Consultado: el 2 de 
diciembre de 2025).

López Obrador, A.M. (2021) A la mitad del 
camino. Primera. México: Editorial Planeta. 

Monestier, F. y Vommaro, G. (2021) “Los 
partidos de la derecha en América Latina tras 
el giro a la izquierda. Apuntes para una agenda 
de investigación”, Revista Uruguaya de 
Ciencia Política, 30(1), pp. 7–22. Disponible 
en: https://doi.org/10.26851/rucp.30.1.1.

Murillo, M.V., Oliveros, V. y Vaishnav, M. (2011) 
“Economic constraints and presidential 
agency”, en S. Levitsky y K. Roberts (eds.) The 
resurgence of the Latin American Left. 
Estados Unidos: Johns Hopkins University 
Press.

Roberts, K. (2014) “Democracy, Free Markets, 
and the Rightist Dilemma in Latin America”, 
en The Resilience of the Latin American 
Right. Johns Hopkins University Press, pp. 
25–47. 

Stiglitz, J. (2019) El fin del neoliberalismo 
y el renacimiento de la historia, Nueva 
Sociedad. Disponible en: https://www.nuso.
org/articulo/crisis-neoliberalismo-historia-
elites-capitalismo-protestas/ (Consultado: el 
2 de diciembre de 2025).

Stokes, S. (2001) Mandates and Democracy: 
Neoliberalism by Surprise in Latin 
America. Cambridge University Press. 
(Cambridge Studies in Comparative Politics). 



96



97



98



99

INTRODUCCIÓN A LA MESA DE TRABAJO 3

El conflicto

Después de amplias participaciones desde 
diferentes perspectivas teóricas y experimen-
tales en la Mesa de trabajo 3 "El nuevo sujeto 
histórico" del Primer Congreso Estatal de Hu-
manismo Mexicano, se evidencia que es tal el 
nivel de incertidumbre que anima el presente, 
que se hace improbable inferir con certeza 
cuáles son las variables independientes que 
nos permitirán entender cómo se instala, evo-
luciona y madura el nuevo sujeto histórico en 
proyectos vinculados a las actuales transfor-
maciones que se gestan en el proceso que da 
paso al nuevo sistema político mexicano.
 
Lo que sí está a la vista de todos, en plena ope-
ración, a pesar de los esfuerzos en contra, es 
constatar cómo aún prevalecen conceptos ob-
soletos, viejas normas, confusos "usos y cos-
tumbres", los mismos discursos y las mismas 
gestiones, en el universo de personajes que 
resumen todo el quehacer político de acumu-
ladas décadas, las mismas que hoy son eviden-
ciadas para ser superadas. 

1Doctor en Lingüística por el Instituto de Literatura y Lingüística “José Antonio Portuondo Valdor” 
de la Academia de Ciencias de Cuba. Maestro en Gobierno y Políticas Públicas por el Instituto 
Ortega Vasconcelos, México. Licenciado en Periodismo por la Universidad de La Habana, Cuba. 
Coordinador de Docencia y Vinculación del Instituto de Estudios Legislativos del Congreso del 
Estado de México (INESLE). 
Correo electrónico: sixto.moya@congresoedomex.gob.mx

La inevitable presencia y 
trascendencia del nuevo 
sujeto histórico y su rol en la 
transformación de la realidad

Sixto Armando Moya Herrera1

Instituto de Estudios Legislativos del Congreso del Estado de México.

https://inesle.gob.mx/revistaview/46/introduccion-sujeto-historico

Ni todo lo viejo tiene que quedar atrás ni todo 
lo nuevo es factible de consolidarse en medio 
de inevitables jornadas de aprendizaje alre-
dedor de lo que debe instalarse como útil y 
deseable, donde prevalecen los contenidos y 
prácticas que monopolizan el ecosistema digi-
tal. Es continuo el fluir de mensajes altamente 
neocodificados por legiones de cibernautas 
ajenos a los discursos sociales que emanan de 
los conflictos, movimientos, intereses y causas 
de incuestionable presencia comunitaria.

En estas circunstancias, como una variable in-
dependiente a tomar en cuenta en los estudios 
sociológicos, en tanto variable que trasciende 
al interés común, se menciona con insistencia 
la cantidad de tiempo que niños, adolescentes 
y adultos de todos los sectores y niveles socia-
les consumen en su contacto con las herra-
mientas digitales y, en consecuencia, la variable 
dependiente aparece en el cómo ese consumo 
de tiempo digital afecta o determina su nivel 
de integración, identificación, interpretación y 
participación de esos sujetos en los problemas 
de su tiempo.

https://inesle.gob.mx/revistaview/46/introduccion-sujeto-historico


100

cionales necesarias para alcanzar resultados 
efectivos en situaciones de su vida cotidiana 
mediante vínculos saludables. Hablamos de 
las habilidades blandas, competencias que 
permitan resolver problemas, pensar de forma 
crítica y creativa, comunicarse con claridad y 
construir vínculos saludables en escenarios 
complejos donde la política debe crecer para 
estar a la altura de las demandas de ciudada-
nos conscientes, entrenados en encontrar so-
luciones individuales y colectivas.

Ni la familia ni la escuela ni las organizaciones 
sociales ni las comunidades ni los gobiernos 
tienen hoy el control de las redes y sus efec-
tos. Nadie puede ignorar la realidad, tampoco 
aducir que no están enterados. Es altamente 
evidente que el futuro está lleno de incerti-
dumbre y, en medio de la vorágine, se debate 
la ineludible existencia de un nuevo sujeto his-
tórico llamado a enfrentar su realidad y trans-
formarla para bien de la humanidad.

Otra variable independiente a tener en cuenta a 
la hora de formular la presencia de un nuevo 
sujeto histórico es la cantidad de información 
que se procesa y cuál es el medio para obtener-
la, y como variable dependiente, en qué medida 
el sujeto está satisfecho de lo que consume o si 
ello le genera altos niveles de insatisfacción y 
frustración.

La dimensión del conflicto

Sin profundizar en ambas variables, tenemos a 
la vista uno de los temas más comunes donde a 
la vez se encierra la complejidad del momento.

Al relacionar ambos sucesos contemporá-
neos —la cantidad de tiempo vinculados a los 
medios digitales según las edades y sectores 
sociales y la cantidad y tipo de información 
que se procesa—, estamos en presencia de la 
gran conflictividad que se genera en el seno 
de las familias y en los salones de clases, lo 
que invariablemente se refleja en las conduc-
tas sociales actuales. La tendencia a agudizar-
se estos comportamientos parece irreversible. 
Las nuevas generaciones son agredidas por 
un mercado que, al igual que la tecnología, a 
decir de Thomas Piketty, "no tienen ni moral 
ni límites". 

Frente a los tradicionales modelos de ense-
ñanza, en ese contexto tecnológico calificado 
como "amoral e ilimitado", se instala el apren-
dizaje informal con cada vez más agresivas 
propuestas de información en las redes y en 
las plataformas digitales, convocando a un 
consumismo e individualismo irrefrenable. En 
esta inevitable confrontación entre escuela-re-
des se juega el futuro de la educación y en ello 
va la dimensión del compromiso social de las 
nuevas generaciones.

En la jugada se define también algo más que el 
acceso al conocimiento con inclusión y perti-
nencia según las demandas de cada sociedad. 
Está en duda la capacidad de la propia socie-
dad para garantizarles a los ciudadanos el es-
pacio para interactuar de manera efectiva y 
solidaria, con capacidad para desarrollar sus 
competencias interpersonales, sociales y emo-



101

MESA DE TRABAJO 3

Buenos días. Es un gusto para mí estar con 
ustedes explicándoles un poco de este artí-
culo que, vale la pena mencionar, es parte de 
una investigación de tesis de maestría que es-
toy actualmente culminando, cuyo título es 
"Lorenzo de Zavala, el establecimiento de un 
liberalismo particular". Pero lo que elegí para 
platicarles lleva por título "Lorenzo de Zavala y 
su propuesta educativa en la primera repúbli-
ca federal". ¿Por qué elegí el aspecto educativo? 
Porque es el pilar, es la base de desarrollo de 
cualquier sociedad, y en Zavala, a lo largo de 
su vida, va a ser una constante, ya que apoyó de 
manera significativa la educación. 

Lorenzo de Zavala fue el segundo gobernador 
del Estado de México; ocupó este cargo en dos 
ocasiones: la primera, en 1827. Y podríamos 
pensar en él como el nuevo sujeto histórico. 
¿Por qué un personaje de hace 200 años? Por-
que Lorenzo de Zavala va a colocar los pilares 
fundamentales de la educación que hoy se 
mantienen vivos. 

Nació en 1788, muy cerca de Mérida, Yucatán, 
en el seno de una familia criolla, y fundó, jun-
to con Andrés Quintana Roo, el grupo de los 
sanjuanistas. Ellos introducen la masonería 
yorkina en México y en el Estado de México. 

1Maestra en Educación con orientación en Dirección y Gestión de Instituciones Educativas por la 
Universidad del Valle de México; licenciada en Historia por la Universidad Autónoma del Estado 
de México. 
Correo electrónico: dfjaramilloa001@alumno.uaemex.mx

Lorenzo de Zavala y su propuesta 
educativa en la primera república 
federal

Diana Fiorella Jaramillo Álvarez1

Universidad Autónoma del Estado de México

Aquí Zavala va a desarrollar un pensamiento 
liberal, pero no solamente liberal, sino que 
además va a ser un liberal enfocado en el as-
pecto social, y es un liberal radical. Viene a la 
Ciudad de México como diputado por Yucatán 
y después ocupa el cargo de gobernador del 
Estado de México. En ese entonces, y hasta la 
actualidad, el Estado de México es una impor-
tante plataforma política por su ubicación geo-
gráfica y su cercanía con la Ciudad de México.

En la primera gubernatura del Estado de Mé-
xico que ocupa en 1827 (después de Melchor 
Muzquiz), trae una idea diferente de la educa-
ción. Algo que vale la pena destacar es que Lo-
renzo de Zavala, tanto en sus discursos como en 
sus acciones, habla sobre la cobertura nacional 
de la educación, primero estatal, pero su idea 
era ampliar la cobertura no solamente para un 
sector. Él hace mención de los indígenas. De 
hecho, en alguno de sus discursos dice que hay 
que hablar de los indígenas y hay que hablar 
de las castas, porque si no se habla de ellos, 
desaparecen, no existen. También preserva el 
sistema lancasteriano, que consistía en que un 
profesor enseñaba a un grupo de estudiantes y 
estos, a su vez, enseñaban a otros más peque-
ños lo que habían recibido del del docente. 
Esto permitía ampliar ese sistema educativo.

https://inesle.gob.mx/revistaview/47/lorenzo-zavala

https://inesle.gob.mx/revistaview/47/lorenzo-zavala


102

Hablaba de la enseñanza de las primeras letras, 
de que este tenía que ser un México que supie-
ra leer y escribir, un México alfabetizado. Ha-
blaba también de la creación de una biblioteca 
pública, porque decía que la educación que se 
enseñaba en las aulas era solamente el inicio, 
y que saliendo de las aulas la gente debía tener 
un lugar donde seguir con ese aprendizaje. Es-
tamos viendo ya un liberalismo social, porque 
las bibliotecas no solamente estaban pensadas 
para un sector, estaban pensadas para todos 
aquellos a quienes se les enseñara en las aulas 
a leer y escribir para que después continuaran 
con su formación.
 
Antes de salir de la gubernatura creó uno de los 
institutos más importantes en ese momento, no 
solamente en el estado, sino a nivel nacional, 
que va a ser el Instituto Literario, un semillero 
de ideólogos. Lo novedoso de este instituto es 
que estaba pensado para impartir una educa-
ción laica, sin materias religiosas, y quienes es-
taban al frente de las materias eran civiles con 
esa formación educativa, pero ya no religiosos. 
Eso le va a traer muchísimos problemas a lo lar-
go de su estancia en la gubernatura estatal.

Lorenzo de Zavala se fue de la entidad porque 
Vicente Guerrero lo llamó para ser ministro de 
Hacienda, cuando fue presidente del país en 
1829, pero solo duró unos meses en el cargo. A 
Guerrero lo sacaron de la presidencia y Zavala 
regresó nuevamente al Estado de México, en lo 
que yo coloco como su segunda gubernatura. 
Cuando regresó, en 1830, se dio cuenta de que 
quien había quedado al frente de la guberna-
tura era un conservador que había revertido 
ciertas medidas, había cerrado el Instituto 
Literario y la biblioteca se había quedado sin 
libros. Zavala reabrió el instituto y destinó fon-
dos para la compra de textos.

Valentín Gómez Farías y Lorenzo de Zavala ins-
tauraron reformas liberales entre 1833 y 1834. 
En el aspecto educativo, se adjudicaron bienes 
de la Iglesia para venderlos o para rentarlos. 
La idea era obtener recursos económicos para 
echar a andar un programa que atendiera las 
necesidades de cobertura de la educación, 
pero no pudieron culminar esta idea porque 
las reformas se echaron para atrás.

Lorenzo de Zavala tuvo que salir del país y se 
estableció en Texas, donde había hecho cone-
xiones políticas. Ya nunca regresó al estado ni a 
México. Participó en la  independencia de Texas 
y, de hecho, se convirtió en su primer vicego-
bernador. Por eso, durante mucho tiempo fue 
considerado un traidor a la patria y no se volvió 
a tocar el tema de Lorenzo de Zavala. A mí me 
parece muy pertinente, porque no se deben de-
jar de lado estas bases que gracias a él tenemos 
hoy en día, como el Instituto Literario, que se 
convirtió en el antecedente de nuestra máxima 
casa de estudios, la Universidad Autónoma del 
Estado de México.

A manera de conclusión, me gustaría leerles 
unas breves líneas que escribí: Pese a los in-
convenientes surgidos de las pugnas internas 
entre liberales y conservadores, los políticos de 
la primera mitad del siglo XIX implementaron 
proyectos que son un referente obligado para 
entender las instituciones actuales, ya que si 
bien no todas las propuestas se mantuvieron y 
con el paso del tiempo fueron modificadas o 
revocadas, estas sirvieron de precedente para 
la segunda oleada de liberales que impulsaron 
las leyes de reforma y, por ende, nuestro siste-
ma actual.

Muchas gracias.



103

MESA DE TRABAJO 3

Buenas tardes a todas y todos. Hoy quiero 
hablarles del eco de la multitud, del nuevo 
sujeto histórico que desde los movimientos 
sociales contemporáneos ha devuelto la vida 
y vigencia al ideal del Humanismo Mexicano 
en nuestro país.

Hablar del Humanismo Mexicano no es solo 
un ejercicio de memoria histórica; es ante todo 
un acto de reconocimiento del presente. El 
Humanismo no es una doctrina encerrada en 
los libros ni una reliquia filosófica del siglo pa-
sado; es una práctica viva y un horizonte moral 
y político que hoy se expresa en las calles, en 
las redes, en las universidades, en los tribuna-
les y en todos los espacios donde las y los ciu-
dadanos nos organizamos para defender nues-
tra dignidad. El Humanismo Mexicano surgió 
como una respuesta ética frente a la desigual-
dad y la herencia colonial. Figuras como José 
Vasconcelos, Antonio Caso, Samuel Ramos y 
Leopoldo Zea imaginaron una nación que co-
locara a la persona en el centro de la política y 
a la educación en el corazón del Estado: Vas-
concelos soñó con una raza cósmica unida por 
el conocimiento, Caso proclamó que la política 
debía estar al servicio de la moral, Ramos de-
nunció la humillación estructural del pueblo y 

1Estudiante de la Licenciatura en Derecho de la Universidad Autónoma del Estado de México. 
Correo electrónico: lidianoemi.cg@gmail.com

El eco de la multitud: el 
nuevo sujeto histórico en los 
movimientos sociales de México

Lidia Noemí Castillo García1

Ganadora del primer lugar del Primer Concurso 
Universitario de Ensayo “El Humanismo Mexicano”

propuso el Humanismo de la autoconciencia 
y Zea defendió la identidad latinoamericana 
frente al pensamiento colonial.

Durante décadas, ese ideal inspiró institucio-
nes, políticas públicas y obras culturales que 
marcaron el siglo XX mexicano, la educación 
popular, el arte muralista, la defensa de los de-
rechos sociales y la construcción de una iden-
tidad nacional. Sin embargo, el siglo XXI nos 
presenta un escenario completamente distinto, 
uno donde el Humanismo ya no emana desde 
el Estado hacia la sociedad, sino que brota de 
la sociedad hacia el Estado. Hoy el Humanis-
mo Mexicano ya no solo se representa en los 
murales o en las aulas, sino en las marchas fe-
ministas, en los colectivos de madres buscado-
ras, las comunidades indígenas, los estudiantes 
que exigimos verdad y justicia, los movimien-
tos ambientalistas, las organizaciones pro de-
rechos humanos, las marchas por la dignidad 
y el orgullo LGBTIQ+, los grupos que luchan 
por los derechos de la infancia, las asociaciones 
que reclaman respeto hacia los animales, entre 
muchos otros movimientos sociales.

Cada una de estas expresiones colectivas cons-
tituye un acto humanista porque en todas ellas 

https://inesle.gob.mx/revistaview/48/eco-multitud-sujetos-sociales

https://inesle.gob.mx/revistaview/48/eco-multitud-sujetos-sociales


104

se defiende la esencia y la dignidad humana. 
Son movimientos que no solo demandan justi-
cia o inclusión, sino que transforman el modo 
de comprender el poder, la participación y la 
legitimidad. De esa transformación surge el 
denominado "nuevo sujeto histórico", un su-
jeto colectivo, plural y diverso, que desde la 
acción ciudadana impulsa los cambios que el 
Estado no siempre ha asumido o no ha sabido 
asumir. Este nuevo sujeto histórico no actúa 
desde la homogeneidad, sino desde la diferen-
cia crea, propone, organiza y transforma. Su 
fuerza radica en la articulación de luchas di-
versas que componen un mismo fundamento 
ético: la dignidad humana. Estos movimientos 
sociales no son grupos de presión, son expre-
siones de conciencia política y moral; son, en 
esencia, el rostro contemporáneo del Huma-
nismo Mexicano.

Veamos algunos ejemplos. Los movimientos 
feministas, con sus diversas consignas, han lo-
grado colocar la vida y la seguridad de las mu-
jeres en el centro de la agenda nacional y han 
transformado la indignación en acción polí-
tica logrando reformas legales, protocolos de 
protección y una profunda reflexión sobre la 
igualdad. Las madres buscadoras, por su par-
te, representan uno de los grupos más podero-
sos; han hecho del dolor una herramienta de 
justicia y de la búsqueda de sus seres queridos 
una lucha colectiva por la verdad, y al hacerlo, 
le han recordado al Estado su deber más bá-
sico: garantizar la vida y la memoria. Los mo-
vimientos ambientalistas y las comunidades 
indígenas han extendido el Humanismo más 
allá del ser humano; su defensa de la tierra, del 
agua y de los ecosistemas muestra que la digni-
dad no se limita a las personas, sino que abarca 
toda forma de vida; en sus luchas se refleja un 
Humanismo ecológico, donde la justicia am-
biental y la justicia social son inseparables. Los 
movimientos estudiantiles y juveniles también 
desempeñan un papel clave, desde Ayotzinapa 
hasta las universidades locales, las y los estu-
diantes hemos demostrado que la memoria y 
la organización son formas de resistencia; en 
nosotros sobrevive la convicción de Vasconce-
los: la educación no solo libera, también cons-
truye ciudadanía. 

Podría continuar con los colectivos que defien-
den los derechos de las niñas, niños y adoles-
centes, la comunidad LGBTIQ+, los defenso-
res del periodismo libre o las organizaciones 
que luchan por los derechos de los animales. 
En todos estos casos, lo que vemos es un mis-
mo hilo, que es la voluntad de colocar la vida, 
la libertad y la justicia en el centro del proyecto 
nacional. Estas expresiones de acción colectiva 
reafirman y reconfiguran el sentido del Hu-
manismo Mexicano. Ya no se trata de un ideal 
promovido por el Estado, sino de un compro-
miso que emerge desde la sociedad civil. Cada 
movimiento genera conocimiento, produce 
legitimidad, propone leyes y transforma insti-
tuciones; es decir, crea política desde la ética.

Hoy podemos afirmar que el Humanismo 
Mexicano ha dejado de ser una corriente fi-
losófica del pasado para convertirse en una 
práctica ciudadana del presente; en lugar del 
hombre ilustrado, que caracterizaba al sujeto 
histórico clásico, ahora tenemos comunidades 
que actúan y crean alternativas colectivas. Esta 
nueva versión del Humanismo se distingue 
por su pluralidad, reconoce que no existe una 
única forma de ser ciudadano ni un solo mo-
delo de participación. El nuevo Humanismo 
es interseccional, se construye desde la diversi-
dad de identidades, cuerpos, culturas y causas. 
Su propósito no es borrar las diferencias, sino 
integrarlas en un mismo horizonte de justicia, 
ética y respeto. De este modo, las multitudes 
organizadas de nuestro tiempo no solo protes-
tan, sino que enseñan, le enseñan al Estado lo 
que significa escuchar, al sistema político lo 
que significa incluir y a la sociedad lo que sig-
nifica solidarizarse.

Su eco es el eco de un pueblo que ha aprendi-
do a que la historia también se escribe desde 
abajo. Así como en el siglo XX los murales na-
rraron los humanismos del pueblo trabajador, 
hoy las redes sociales, los medios digitales y las 
calles se han convertido en los nuevos espa-
cios de expresión pública. Las consignas y las 
campañas ciudadanas son las formas contem-
poráneas de aquel muralismo que educaba a 
través del arte; la diferencia es que hoy cada 
ciudadano puede pintar su propio mensaje y 



105

MESA DE TRABAJO 3

cada mensaje puede generar comunidad. La 
pregunta entonces aquí es, ¿qué hará el siste-
ma político mexicano con este eco? El desafío 
del siglo XXI consiste en la transformación. 
Es necesario institucionalizar la participación 
ciudadana, integrarla y permitir que su voz se 
traduzca en decisiones. Los movimientos so-
ciales han demostrado que pueden crear po-
líticas públicas, incluir e incidir en reformas 
legales, generar agendas con sustento técnico 
y ético; son sin duda el rostro actual del Huma-
nismo, no un ideal abstracto, sino una práctica 
colectiva de dignidad.
 
Me gustaría concluir con una reflexión esen-
cial. El eco de la multitud no es ruido, es con-
ciencia. Es la manifestación de un pueblo que 
exige coherencia entre las instituciones y los 
valores que las fundaron. Es la actuación viva 
del Humanismo Mexicano, que ya no reside 
solamente en los salones académicos, sino 
en los espacios donde la vida se defiende día 
a día. Reconocer a este nuevo sujeto histórico 
no es un gesto de cortesía, es una necesidad 
democrática. La legitimidad del Estado depen-
de de su capacidad para escuchar, dialogar e 
integrar la fuerza de estos movimientos, por-
que un sistema político que ignora a quienes 
defienden la vida, pierde el derecho moral de 
representarlos. 

El Humanismo Mexicano del siglo XXI no es 
el de los discursos, sino el de las manos que 
buscan, las voces que marchan, las juventudes 
que protestan y los pueblos que resisten. Es 
el Humanismo del “nosotros” y se construye 
con participación, empatía y memoria. Hoy 
más que nunca ese Humanismo nos convoca 
a repensar la política como un acto de servi-
cio, la justicia como un deber colectivo y la 
dignidad como el fundamento irrenunciable 
de toda la sociedad. En el siglo pasado se soñó 
con educar al pueblo, y este siglo nos enseña 
que el pueblo también educa al estado. El eco 
de la multitud no se apaga, se transforma en 
conciencia. Mientras haya una voz que exija 
justicia, el Humanismo Mexicano seguirá res-
pirando en el corazón de nuestro pueblo.

Gracias.



106



107

MESA DE TRABAJO 3

Hace unas semanas participé en la cátedra 
magistral sobre Humanismo Mexiquense que 
impartió el maestro Rodrigo Sánchez Arce en 
el Centro Regional de Cultura de Texcoco Casa 
del Constituyente. Me llamó mucho la aten-
ción que el Instituto de Estudios Legislativos 
del Congreso del Estado de México (INESLE) 
realizara estas mesas de trabajo para llegar a 
este, el Primer Congreso Estatal de Huma-
nismo Mexicano, el cual busca promover la 
reflexión sobre un tema del que pocas veces 
se ha hablado. El propósito de este trabajo es 
explicar cómo el Humanismo Mexicano se 
incorpora de manera estructural al Plan de 
Desarrollo del Estado de México 2023-2029 y 
cómo esta visión transforma a la administra-
ción pública. También revisaremos el impacto 
en la construcción del llamado nuevo sujeto 
histórico, una ciudadanía consciente, partici-
pativa y protagonista.

El Humanismo Mexicano no solo es una co-
rriente ideológica, es una forma de entender el 
poder desde la empatía y la justicia social. So-
bre su surgimiento, me gustaría hacer un énfa-
sis: el Humanismo Mexicano surge a raíz del 
triunfo del licenciado Andrés Manuel López 
Obrador en el año 2018 y plantea que el ser 
humano debe estar en el centro del quehacer 

1Licenciado en Ciencias Políticas y Administración Pública por la Universidad Autónoma del Es-
tado de México. Jefe del Departamento de Información y Análisis en la Dirección General de Go-
bierno Región Texcoco, de la Secretaría General de Gobierno del Estado de México. 
Correo electrónico: ramirezavilamarcos@gmail.com

El Humanismo Mexicano como eje 
de la administración pública en 
el Estado de México

Marcos Eduardo Ramírez Ávila1

Gobierno del Estado de México

público. En el Estado de México, esta visión se 
adopta como un modelo de gobierno que prio-
riza la honestidad, la austeridad y la atención 
cercana a la ciudadanía.
 
Recordemos que el nuevo sujeto histórico 
hace referencia a la ciudadanía, al pueblo, el 
cual ya no es un actor pasivo. El ciudadano ya 
no es visto como una persona que únicamente 
emite un voto, sino que también es visto como 
un actor participativo; es de hecho el eje trans-
versal de las decisiones que toma el gobierno 
en cualquier política, desde las consideradas 
"grandes" hasta aquellas que se llevan a cabo 
en cada comunidad.

El Plan de Desarrollo del Estado de México es 
el primero en la historia de la entidad cons-
truido desde un enfoque humanista. ¿Por qué 
lo decimos así? Para elaborarlo se hicieron 
mesas de trabajo directamente en las comu-
nidades, algo que nunca había sucedido. Se 
tomó en cuenta la voz de la ciudadanía, bajo 
un esquema de participación abierta, en todo 
el estado y a través de mesas regionales; se al-
canzó una participación de 226 000 personas 
en foros y consultas abiertas. Esto convierte al 
Plan de Desarrollo en una expresión real del 
mandato popular, teniendo como fundamento 

https://inesle.gob.mx/revistaview/49/humanismo-mexicano-eje-administracion

https://inesle.gob.mx/revistaview/49/humanismo-mexicano-eje-administracion


108

la escucha al pueblo para gobernar con él. No 
es un documento técnico aislado, sino que es 
el resultado de un diálogo abierto y permanen-
te entre gobierno y sociedad.

Nuestro Plan de Desarrollo integra cuatro ejes 
de cambio: 

1.	 Cero corrupción y gobierno del pueblo.

2.	 Bienestar ambiental y acceso universal 
al agua.

3.	 Empleo digno, economía incluyente y 
desarrollo productivo.

4.	 Bienestar social, que incluye educa-
ción social, vivienda y cultura.

 
Cada eje refleja una dimensión del Humanis-
mo como la ética, la sostenibilidad, la justicia 
laboral y los derechos sociales. 

Respecto a las políticas humanistas, tenemos 
varios ejemplos desde el gobierno de Andrés 
Manuel López Obrador, como las pensiones 
para adultos mayores que reconocen derechos 
y dignidad; Mujeres con Bienestar, que brinda 
autonomía económica; apoyo al desempleo 
formal que protege al trabajador; programas 
de reforestación, agua y preservación ambien-
tal; la profesionalización policial desde una 
visión de paz con justicia. Se trata, en conjun-
to, de acciones que muestran que el bienestar 
no es un privilegio, sino un derecho. Algo que 
quiero destacar de nuestra gobernadora es la 
atención a los seres sintientes.

Por supuesto, en el Estado de México también 
tenemos retos para afrontar cómo es la conso-
lidación del modelo humanista como cultura 
institucional. Ello requiere personas servido-
ras públicas con ética, sensibilidad y compro-
miso social. Este reto también requiere forta-
lecer la participación ciudadana y mantener 
el equilibrio entre eficiencia administrativa y 
humanidad en la gestión. 

El Humanismo Mexicano ha marcado un cam-
bio profundo en la forma de gobernar. Hoy la 

administración pública del Estado de México 
se rige por principios que ponen al pueblo en 
el centro, fortalecen la justicia social, la trans-
parencia y el bienestar. El Plan de Desarrollo 
del Estado es una hoja de ruta para la cons-
trucción de un modelo de gobierno ético cer-
cano y sensible. En esencia, podemos sostener 
que este proyecto humanista reivindica una 
verdad sencilla pero poderosa: el poder solo 
tiene sentido si sirve al pueblo. 

Muchas gracias.



109

MESA DE TRABAJO 3

Gracias al Instituto de Estudios Legislativos 
del Congreso del Estado de México (INESLE) 
por este ciclo de conferencias y de trabajo del 
Humanismo Mexicano, que yo quisiera que 
fuera el Humanismo Mexicano-Latinoameri-
cano. Esta ponencia da continuidad a la cate-
dra magistral que impartí en el instituto sobre 
el Humanismo Práctico Latinoamericano.

¿Cuántos son maestros aquí de historia? Son 
poquitos los que imparten historia. Pero va-
mos a hablar, porque la historia nos toca a 
todos los maestros y a todos los ciudadanos. 
Nuestra ponencia la hemos nombrado "La en-
señanza de la historia en la obra de José María 
Heredia y Heredia, un caudal de humanismo y 
política para los desafíos de hoy". El resumen 
de la ponencia es el siguiente, por si no me da 
tiempo a terminarla: Esta ponencia nos acer-
ca a la trascendencia de José María Heredia y 
Heredia 1803-1839 en el Humanismo Mexicano 
y Latinoamericano, centrándose en su concep-
ción pedagógica e historiográfica.

1Doctora en Ciencias Históricas por la Universidad de La Habana, Cuba; profesora-investigadora 
de la Facultad de Humanidades de la Universidad Autónoma del Estado de México y coordina-
dora del proyecto Obras completas de José María Heredia y Heredia.
Correo electrónico: ocespedesa508@profesor.uaemex.mx

La enseñanza de la historia en 
la obra de  José María Heredia y 
Heredia, un caudal de humanismo 
y política para los desafíos de hoy

Onoria Céspedes Argote1

Universidad Autónoma del Estado de México

Sus Lecciones de Historia Universal publicadas 
en Toluca, entre los años 1831 y 1832, y que las 
pueden consultar en línea y en acceso abierto 
en la página de la UAEM, representan la pri-
mera obra sistemática en el continente que 
integra el devenir de América y de México en 
el contexto general del progreso humano. Para 
Heredia, la enseñanza de la historia no era un 
simple recuento cronológico, sino una escuela 
de virtud, libertad y ciudadanía, buscando for-
mar el carácter y el juicio de los jóvenes.

Esta visión anticipa las bases de la didáctica 
moderna de la historia, enfocada en la com-
prensión crítica, la orientación ética y la fi-
nalidad cívica, y se alínea con el concepto de 
Humanismo Práctico Latinoamericano, a di-
ferencia del Humanismo teórico europeo, los 
discursos cívicos de Heredia pronunciados 
en Toluca durante las celebraciones patrias 
en cuatro ocasiones aquí en el estado funcio-
naron como una prolongación práctica de sus 
lecciones, transformando la historia en una 

https://inesle.gob.mx/revistaview/50/josemaria-heredia

https://inesle.gob.mx/revistaview/50/josemaria-heredia


110

guía para el presente republicano que le tocó 
construir en México. Su ideario cobra notable 
fuerza al enlazarse con el actual Humanismo 
Mexicano, al recuperar la historia como brú-
jula ética y para formar ciudadanos éticos y 
comprometidos.

Heredia nació en Santiago de Cuba en 1803 y 
murió en Ciudad de México en 1839. Es una 
figura cimera del romanticismo hispanoame-
ricano y del Humanismo Latinoamericano. Es 
considerado uno de los tres humanistas más 
importantes del siglo XIX de América Latina, 
junto a Andrés Bello y José Joaquín de Olme-
do; fue también uno de los iniciadores de una 
concepción pedagógica y humanista de la his-
toria. Sus Lecciones de Historia Universal cons-
tituyen la primera obra de carácter sistémico 
en México que integra el devenir de América 
y de México en el contexto del progreso hu-
mano. Decía Martí que "patria es humanidad" 
y entonces siempre tenemos que partir de que 
somos parte de un universo mayor, como de-
cía el maestro que nos antecedió. Heredia en-
tendió que la enseñanza de la historia debía 
de ser una escuela de virtud, libertad y ciuda-
danía, más que un recuento cronológico de 
hechos, que es lo que desgraciadamente ca-
racteriza nuestra enseñanza de la historia en 
muchos lugares.

Con una educación enciclopédica y compro-
metido con los retos de su tiempo, Heredia 
fue deportado de Cuba por sus acciones in-
dependentistas en 1823 y logró establecerse 
en Estados Unidos, donde desarrolló, junto a 
otros latinoamericanos —muchos primeros 
presidentes de repúblicas latinoamericanas—, 
acciones culturales y proyectos que tuvieron 
como centro la construcción de las nuevas re-
públicas que apenas estaban logrando su inde-
pendencia. Con 22 años y ya consagrado como 
el poeta más importante de América, fue invi-
tado por el presidente Guadalupe Victoria, en 
1825, a residir en México, hace exactamente en 
estos días 200 años. En México radicó hasta su 
muerte, en 1839, y se convirtió en un activo par-
ticipante de los proyectos fundacionales de la 
nación mexicana independiente, con aportes 
significativos en lo que considero un proyec-

to político pedagógico con esencia humanista 
desarrollado en acciones aquí en México como 
poeta, jurista, legislador, periodista, traductor, 
historiador, teatrólogo, crítico cultural, biblio-
tecario, orador, profesor, director y primer rec-
tor del Instituto Literario del Estado de Méxi-
co, hoy Universidad Autónoma del Estado de 
México.

Nuestro proyecto de investigación se suma al 
estudio fundamental de los cimientos intelec-
tuales y políticos del Humanismo Mexicano. 
De este modo, la tarea de reunir el legado de 
Heredia se enmarca en la labor de conocer las 
raíces de este Humanismo a través de las figu-
ras que fundaron y transformaron nuestro es-
tado en sus inicios, incluyendo a insignes per-
sonajes como José María Luis Mora, Lorenzo 
de Zavala y todas aquellas mujeres y hombres 
clave de la época fundacional.

En esta línea de rescate, la reconstrucción de la 
obra dispersa de José María Heredia y Heredia 
ha exigido una labor de investigación transna-
cional de vastas dimensiones. Hemos logrado 
recuperar la documentación y la información 
necesaria para conformar este acervo intelec-
tual tras una exhaustiva búsqueda en más de 
diez países de Europa y América, evidenciando 
la movilidad y dispersión de su legado. Estos 
esfuerzos han culminado, hasta la fecha, en la 
publicación de ocho volúmenes impresos, di-
versos artículos y la próxima edición de nuevos 
títulos. En consonancia con los principios del 
acceso universal al conocimiento, la Universi-
dad Autónoma del Estado de México ofrece 
más de un centenar de materiales en formato 
de acceso abierto, disponibles para consulta y 
descarga en su repositorio institucional.

El sentido humanista de enseñar la historia

En la introducción de las Lecciones de Historia 
Universal, Heredia declara: "La historia, según 
Dionisio de Halicarnaso, es la filosofía ense-
ñada con ejemplo". Para él la historia debía 
de ilustrar la moral y la política, formando el 
carácter y el juicio de los jóvenes. En sus pala-
bras, dice: "En un país libre todo hombre que 
tenga una educación regular debe poseer en 



111

En ese contexto, las Lecciones de Historia Uni-
versal representan el primer esfuerzo por 
nacionalizar el discurso ilustrado europeo y 
ponerlo al servicio de una de las repúblicas 
latinoamericanas. Heredia liberó la historia 
del formalismo escolástico para transformar-
la en conciencia crítica del progreso humano 
y en un medio de civilización y libertad. Así, 
el Instituto Literario del Estado de México se 
convirtió, bajo su dirección, en un laboratorio 
de Humanismo ilustrado adaptado al contexto 
latinoamericano.

Concluyo: Podemos decir que los discursos pa-
trióticos de Heredia revelan la coherencia entre 
el pensamiento político, pedagógico e historio-
gráfico y que la pedagogía histórica de Here-
dia encuentra continuidad en Justo Sierra, en 
José Vasconcelos —que yo pienso que es muy 
buen seguidor—, en Leopoldo Zea y otros his-
toriadores y humanistas. Y, por supuesto, no 
puedo dejar de hacer esta referencia al decir 
que el ideario pedagógico herediano conserva 
su fuerza para orientar el proceso contempo-
ráneo de transformación educativa en México, 
porque recupera la historia como brújula ética 
ante la fragmentación social, vincula la ense-
ñanza con la acción cívica y política e inspira 
un modelo de educación humanista integral 
que combina saber científico, sensibilidad so-
cial y conciencia histórica.

Muchísimas gracias.

MESA DE TRABAJO 3

cierto grado la ciencia política y la historia es 
su gran escuela". Esta perspectiva coincide con 
la de Pablo Guadarrama, un filósofo que defi-
ne el Humanismo Práctico Latinoamericano 
con una ética de acción que une conocimiento, 
virtud y compromiso social.

En sus Lecciones… nos expresa los métodos y 
peligros de la enseñanza de la historia. Here-
dia advierte que la historia es una de las cien-
cias más fáciles de pervertir, porque algunos 
la toman por un pasatiempo estéril, otros ali-
mentan con ellos su vanidad y otros la usan 
para sostener preocupaciones de partido y fo-
mentar el fanatismo político. Para él, enseñar 
historia exige discernir entre lo verdadero y lo 
falso y dirigir la atención hacia verdades útiles. 
El maestro, dice él, debe de sacrificar la popu-
laridad, el testimonio de su conciencia, guian-
do con firmeza y moderación las clases que im-
parte. Su planteamiento anticipa las bases de 
la didáctica moderna de la historia, compren-
sión crítica, orientación ética y finalidad cívica. 
La historiadora argentina Nancy Blogi señala 
que Heredia convirtió la historia universal en 
una estrategia pedagógica de descolonización 
intelectual, algo que tanta vigencia tiene, al 
traducir y reformar una obra original e incluir 
capítulos sobre la historia de América. 

La primera historia de América escrita en el 
continente es obra de Heredia; se escribe aquí, 
en el Estado de México, se publica aquí y de 
aquí ha recorrido el mundo. Heredia, en estos 
textos, reivindica por primera vez en la histo-
riografía latinoamericana a las culturas ori-
ginarias y las luchas de independencia como 
parte de un proceso universal de la civiliza-
ción. Heredia comprendió que enseñar his-
toria era enseñar a pensar desde América, no 
desde Europa. Todavía tenemos una historia 
de México pensada desde Europa, y por eso 
estoy proponiendo desarrollar diplomados y 
estudios de América Latina, porque es de lo 
que somos parte. Pablo Mora, investigador de 
la de la UNAM, hasta hace poco director de la 
Biblioteca Nacional, considera que Heredia y 
Andrés Quintana Roo compartieron la aspira-
ción de fundar una República de las Letras.



112



113

MESA DE TRABAJO 3

Es un honor participar en este Primer Congre-
so Estatal de Humanismo Mexicano. Hemos 
coincidido en que la ignorancia es el origen de 
todos los males y el pensamiento crítico es el 
arma fundamental para combatirla. 

El México del siglo XXI enfrenta una encru-
cijada histórica marcada por la transición de 
un modelo neoliberal agotado hacia la cons-
trucción de un paradigma político centrado 
en la justicia social, la soberanía nacional y la 
participación ciudadana activa. La experiencia 
histórica de las últimas décadas ha dejado cla-
ras las limitaciones de un sistema que concen-
traba el poder en élites económicas y políticas, 
marginando a los sectores más vulnerables de 
la población y restringiendo la capacidad de 
los pueblos originarios y de los colectivos.

En este contexto, los liderazgos del licenciado 
Andrés Manuel López Obrador y de la doc-
tora Claudia Sheinbaum Pardo representan 
más que una sucesión política; encarnan la 
emergencia de un nuevo sujeto histórico que 
articula la voz de los grupos vulnerables, los 
pueblos originarios, las mujeres, los jóvenes y 

1Doctor en Derecho Civil por el Centro de Estudios Superiores en Ciencias Jurídicas y Crimino-
lógicas; maestro en Derecho por la Universidad Nacional Autónoma de México, y licenciado en 
Derecho por la Universidad Tecnológica de México. Actualmente se desempeña como séptimo 
regidor del Ayuntamiento de Coacalco de Berriozábal. 
Correo electrónico: maestro.chacon@hotmail.com

De Obrador a Sheinbaum:                
la construcción del nuevo sistema 
político mexicano del siglo XXI

Rafael Chacón Villagrán1

Ayuntamiento de Coacalco de Berriozábal

de los trabajadores organizados, proponiendo 
un proyecto político donde el entendimiento 
colectivo, la gobernanza incluyente y la demo-
cracia participativa son ejes centrales. 

Por su parte, el concepto de sujeto histórico re-
tomado de la tradición gramsciana y adaptado 
a la realidad mexicana se refiere a un actor so-
cial capaz de transformar las estructuras polí-
ticas y sociales mediante la acción organizada. 
En el México contemporáneo, este sujeto no 
es homogéneo, sino que integra grupos vulne-
rables, pueblos originarios, mujeres, jóvenes, 
trabajadores y colectivos sociales que históri-
camente han sido excluidos de la toma de de-
cisiones. Esa es la diferencia entre el modelo 
neoliberal, el cual ponía en el centro a las éli-
tes y a los grupos de poder, mientras el modelo 
humanista se centra en los grupos vulnerables, 
como personas en situación de pobreza, comu-
nidades rurales, personas con discapacidad, 
adultos mayores, jóvenes, niños, niñas y muje-
res, quienes en contextos de desigualdad hoy 
adquieren voz y agencia en la medida en que 
se generan mecanismos de participación ciu-
dadana y de articulación social. 

https://inesle.gob.mx/revistaview/51/sistema-politico-humanismo-mexicano

https://inesle.gob.mx/revistaview/51/sistema-politico-humanismo-mexicano


114

Otro aspecto relevante es el referente a Andrés 
Manuel López Obrador y la construcción de la 
base popular del cambio. Su gobierno se carac-
terizó por sentar las bases de un cambio polí-
tico profundo mediante la implementación de 
políticas de redistribución económica dirigi-
dos a los sectores más desfavorecidos, lo que 
junto con la recuperación del salario mínimo 
representan herramientas de empoderamien-
to de los grupos vulnerables y de justicia social 
que les permiten ejercer una ciudadanía más 
plena. A su vez, la soberanía energética y la 
política redistributiva son componentes esen-
ciales de un proyecto que entiende a la econo-
mía como un medio al servicio de la dignidad 
humana. Me gustaría reconocer que eliminó 
la pensión a expresidentes de la República y el 
Estado Mayor Presidencial. 

Respecto a la continuidad de esta política 
de gobierno por parte de la doctora Claudia 
Sheinbaum Pardo, cabe resaltar que su pro-
yecto adquiere un enfoque más "científico", fe-
minista y orientado a la gobernanza democrá-
tica. La gobernanza implica no solo la gestión 
eficiente de los recursos, sino también la cons-
trucción de procesos inclusivos de toma de de-
cisiones donde la ciudadanía participe de ma-
nera activa en el diseño y seguimiento de las 
políticas públicas, mecanismos de democracia 
participativa como el presupuesto participati-
vo y lo que hoy se comenta también, la revoca-
ción de mandato. No obstante, el elemento que 
redefine profundamente esta nueva etapa es la 
incorporación transversal de la perspectiva de 
género y del enfoque de derechos humanos 
como pilares del quehacer gubernamental, es 
decir, elevar a rango constitucional los progra-
mas sociales. 

El fortalecimiento del pensamiento crítico es 
fundamental para consolidar una ciudadanía 
activa y  consciente. La educación no puede 
limitarse a la transmisión de conocimientos, 
sino que debe formar individuos capaces de 
analizar, cuestionar y proponer soluciones a 
los problemas sociales, económicos y políticos 
de su entorno. La cuarta transformación ha 
promovido programas educativos orientados 
al pensamiento crítico, fomentando la parti-

cipación de jóvenes y adultos en procesos de 
entendimiento colectivo. 

A su vez, es relevante la integración de pueblos 
originarios y grupos vulnerables en los proce-
sos políticos. Hoy hay un presupuesto histó-
rico para los pueblos originarios, donde ellos 
definen en qué se va a invertir y está elevado a 
rango constitucional. 

El mayor desafío del siglo XXI radica en con-
solidar institucionalmente este nuevo sistema 
político, garantizando que la participación 
ciudadana, la gobernanza incluyente y la jus-
ticia social se traduzcan en políticas soste-
nibles y democráticas. El futuro político del 
país dependerá de la capacidad de la sociedad 
para mantener esta participación activa y del 
compromiso del Estado para garantizar que 
los derechos humanos y la voz de los sectores 
vulnerables se traduzcan en políticas efectivas, 
justas y duraderas.

Cierro con esta pregunta: ¿neoliberales o hu-
manistas? La respuesta está en la siguiente fra-
se de la doctora Claudia Sheibaum Pardo en su 
libro Diario de una transición histórica: "No era 
solo una victoria electoral, era el triunfo de un 
movimiento, el de la justicia social, el del pue-
blo, el de los de abajo". 

Muchas gracias.



115



116

https://www.instagram.com/reel/DPnAi5cEmGb/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DRTDZY9E0lN/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DQc-RtyEyTX/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DQLF1EtE46Z/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==


117

https://www.instagram.com/reel/DRlFKCMk0Qs/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DP5CIuJjM0s/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DQvVVSGDEo8/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DPUfCplE0N2/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==


118



119




